
1 
 

PANEL: NUESTRA IDENTIDAD PROFESIONAL COMO PROCESO 
DINÁMICO Y RELATO CORAL. 
 
Miren Ariño Altuna, Docente e Investigadora de la Universidad de Deusto. San 
Sebastián 
 

“Los pensamientos sin contenidos están vacíos, las 

intuiciones sin conceptos son ciegas” (I. Kano) 

RESUMEN 

 

Esbozo unas ideas en construcción, a modo de reflexión en voz alta, no 

con argumentos de autoridad, sino como una reflexión abierta al diálogo y 

a la confrontación. 

En los saberes sobre lo social y no desde lo social el sentido de una 

proposición es una invitación, un ofrecimiento, una propuesta y por tanto 

no puede ser objeto de conocimiento de una vez por todas, porque como 

cada voz es una; porque no es un hecho, sino un valor, el valor de 

proponerla, sin garantía de un precedente que asegure ser con sentido 

Tres movimientos hilvanan este texto con la ayuda de varias voces. 

Primero uno que trata de exponer la importancia de ser conscientes de la 

idea que podamos tener sobre el concepto de identidad, ¿es un concepto 

de única u múltiple lectura? El valor de saber cuál es la definición que cada 

quien tenemos, quizás radique en que  precisamente es la persona quien 

está en el corazón de nuestro quehacer profesional. Un segundo 

movimiento se dirige a dar vueltas sobre el concepto de identidad 

profesional, ligado a la metáfora coral y, desde esa pluralidad de voces 

tratar de destacar algunas características ideal o realmente definidas en 

relación al Trabajo Social. Un tercer movimiento finale: allegro para 

destacar algunas cosas que ya sabemos hacer, más una propuesta 

concreta: la Renta Básica Universal. 

 

Palabras clave: Persona, identidad y Trabajo Social 

 

 

 

 



2 
 

OBERTURA 

 

El planteamiento de este Congreso desde el principio me sugirió  una 

vuelta a los sentidos, a pesar del lema, que me parece muy cierto. La 

eterna lucha entre la razón y la naturaleza, el pensamiento y el corazón. 

Eterna y desequilibrada dicotomía que puede llevarnos a elaborar falsas 

disyuntivas, incluso alternativas ficticias. 

¿Puede teoría alguna recoger y ser fiel a las experiencias? ¿Puede, 

llegado el caso, una fotografía reflejar parte o toda una película? ¿Puede 

llegar a tiempo, es decir a tiempo real? O siempre llegará tarde y 

absolutamente parcial.  Y, si lo pensamos al revés ¿son las experiencias 

absolutamente originarias, sin patrón alguno? ¿Son los actos  meras 

expresiones vitales? O, son consecuencia directa del pensamiento y del 

lenguaje. ¿Y si probamos a dejar de lado el proceso causa -  consecuencia 

y nos atrevemos a afirmar que  los actos son  palabras y por lo tanto 

somos cuanto, qué  y cómo decimos. En definitiva somos lo que hablamos, 

y lo que nos hablan y nos han hablado. 

Esto nos lleva a intuir, no sabemos hasta cuándo,  que las identidades 

(individuales o colectivas) son concepciones de carácter discursivo y 

creadoras de sentido. Es su carácter narrativo el que constituye la condición 

de la identidad, el que la revela como unidad abierta (Melucci, 2001) 

Y, si escuchamos la voz de Juan de Mairena, alter ego apócrifo de Antonio 

Machado que ya en 1936 nos dice lo siguiente: 

 Quien razona —declara Mairena— afirma la existencia de un prójimo, la 

necesidad del diálogo, la posible comunión mental entre los hombres... Pero no 

basta la razón, el invento socrático, para crear la convivencia humana; ésta 

precisa también de la comunión cordial, una convergencia de corazones en un 

mismo objeto de amor. 

(…) Abolir el diálogo es, renunciar, en suma, a la razón humana.1  

 

Escuchamos resonancias sobre la cuestión del sujeto, la distancia y límites 

entre las personas y se nos insinúan diferentes cuestiones. La primera, 

sobre el yo, ¿qué es, quién y si es posible una definición, es decir una 

                                                        
1A. Machado.J.de Mairena, en la edición crítica de Oreste Macrí, 1988:1933 

 



3 
 

conceptualización que no desdibuje a las personas hasta convertirlas en 

caricaturas o incluso peor, en individuos manipulables, clasificables, 

ordenables. La segunda cuestión, ¿existe algo así que podamos llamar 

identidad profesional, cuáles son sus límites, cuáles, si las hay, sus 

características, cuándo y cómo se construyen. Y, por último, ¿podemos 

hablar de algo que de una vez y con una voz, o de una voz por todas nos 

designe como nuestra identidad profesional? 

 

MOVIMIENTO PRIMERO. IDENTIDAD: SUJETO, INDIVIDUO, PERSONA 
 

¿A qué nos referimos cuando hablamos de identidad? Es la pregunta que 

me surgió para comenzar estas reflexiones. Hablar de identidad, antes de 

hablar de identidad profesional es una decisión que responde a una 

creencia  importante para mí, trabajamos con identidades, personas y 

grupos y por tanto la idea que hayamos construido sobre qué sea identidad 

marcará nuestras acciones personales y profesionales. Porque bien 

sabemos que cuando un sujeto quiere dominar a otro, imponerle su sí 

mismo, su identidad, entonces,  ocurre la exclusión, la eliminación de su 

diferencia 

 

La primera voz que deseo traer a este diálogo sobre la identidad es la de 

Jesús Ibáñez (1985:171), sociólogo y pensador crítico fallecido en 1992. 

Su reflexión sobre  el sujeto humano de que todo "hecho" ha sido hecho 

por alguien y  es el producto de un sujeto, nos anima a  cuestionar no sólo 

los productos de la vida social, sino también la realidad que los produce y 

les da sentido. Para ello debemos hacer del sujeto humano, a la vez 

socialmente constituido y socialmente constituyente, el centro de nuestra 

reflexión. Un sujeto muy distinto de la entidad esencialista 

autodeterminante, sujetado a la voluntad de todo orden social que 

proponía la tradición clásica. Un sujeto sujetado  por ese orden sin el cual 

no podría reconocerse, sin cuyos deseos, sus impulsos serían ciegos, sin 

cuya voluntad la suya se volvería vacía y sin cuya responsabilidad no hay 

posibilidad de libertad y autonomía aunque sea relativa. Jesús Ibáñez nos 



4 
 

invita a la rebelión del sujeto y nos advierte de que no hay análisis social 

sin crítica social.  

Para hablar de identidad, ¿de qué suposiciones, ideas, imágenes, 

representaciones vamos a partir? ¿Cuál es la propuesta? 

 

Cuando hablamos de identidad, estamos hablando de: sujetos, individuos, 

personalidades o personas. Tras cada una de estas opciones 

reconocemos diferentes metáforas que dan cuenta de lo que signifique ser, 

de lo que signifique yo o nosotros, tú o ellos.   

¿Identidad supone lo que es idéntico a si mismo o lo que se mantiene en el 

tiempo por el hecho de la repetición o redundancia de algunas de sus 

cualidades o características? 

 

Individuo es concepto que significa  indiviso, supone lo contrario de diviso, 

de lo  múltiple. 

Persona se emparenta con el verbo personarse, mostrarse o asomarse y 

es concepto ligado a máscara, a voz amplificada y no presupone una 

unidad ni mental ni siquiera física. A cada máscara se le supone una voz 

personal. A pesar de cuanto recoge esta metáfora de la tradición 

judeocristiana, me quedo con ella. 

 

Por otro lado, el concepto de individuo, noción reguladora de la vida social, 

unido a su carácter de indivisibilidad, conforma una identidad que abre 

todas las posibilidades de control. Sujeto identificable por el Estado, las 

administraciones, la iglesia, con un número de identificación, a quien se le 

puede controlar los ingresos y gastos, los movimientos, el comportamiento, 

las buenas o malas obras; sujeto de derechos y obligaciones. 

 

A quien se atreva a dividirse o a quienes no puedan mantenerse 

indivisibles les espera o bien sanciones de diversa índole o tratamientos de 

terapia. En la conciencia del  imaginario social existe toda una semántica y 

también pragmática negativa que a modo de refuerzo se utiliza para 

controlar y reforzar esa ficción que llamamos individuo. 



5 
 

¿Nos referimos a una  identidad cerrada, aislada o nos referimos a un 

sujeto en construcción, abierto a múltiples posibilidades.  

 

Prestemos atención a frases como: 

♣ Tiene dos caras o doble personalidad... 

♣ .. es un sin papeles 

♣ un esquizo 

♣ no es coherente 

♣ juega a dos bandas 

♣ es un o una traidora o tránsfuga ... 

Frente a esta cuestión, todo lo discutible que queramos, planteamos la 

posibilidad de la heterogeneidad del ser, la posibilidad de que dicha unidad 

sea una construcción social que olvide que cada persona puede mostrarse 

o personarse de diferentes maneras en relación al contexto y el momento 

histórico; que la identidad se construye de manera dialogante. Que las 

personas son proyectos en constante construcción. Y que tanto individuo 

como persona son metáforas más o menos convincentes, más o menos 

extendidas que pretenden dar cuenta de qué sea eso de la identidad. 

 

Proponemos una serie de rasgos dicotómicos y que como toda dicotomía 

es simplificadora a falta de un tercero. Rasgos que se adscriben a uno u 

otro concepto, que marcan las diferencias en la comprensión de las 

identidades y en la concepción de nuestras relaciones interpersonales y 

sociales y, por tanto,  de nuestras acciones. O como diría A. Machado la 

esencial otredad que padece lo uno 

 

Individuo: lo uno Persona: Lo otro, lo múltiple  

Indivisibilidad Multiplicidad 

Consistencia Inconsistencia 

equilibrio – orden - entereza Desequilibrio – caos – fragilidad 

Invariabilidad – inmutable -  hecho Variación – cambio en transición, en 

construcción 

Univocidad (voz)-  unívoco Multivocidad (voces) - recíproco 

Conformidad inconformidad 

Fidelidad  a si mismo Infidelidad a sí mismo 



6 
 

 

Este supuesto orden del que hay que dudar, porque no se trata de o lo 

uno, o lo otro, sino más bien de lo uno a lo otro, es el orden o desorden tan 

inestable en el que nos movemos. El mundo de las relaciones, ese 

entremundos del que nos habla Teresa Zamanillo en su última obra2, 

magnífico legado que acompaña esta exposición, casi de principio a fin, 

gracias Teresa. 

 

Para ilustrar un poco más esta preocupación y su vecindad con el 

argumento del que nos ocupamos: la identidad, quisiera traer otra voz, de 

nuevo, la voz de  Antonio Machado y sus voces, sus heterónimos  para 

que me ayuden a evidenciar que las creencias de que existe un individuo 

aislado, centrado en sí mismo,  frente a un exterior – cosa a la que 

podemos asomarnos, describir, observar y retratar con una distancia 

objetiva - son creencias que han estado y están en los fundamentos de  

múltiples dogmas cientistas y cuentistas, que han dejado huella en nuestro 

quehacer profesional. ¿Cuándo dejan huella en nuestro quehacer 

profesional? Cuando confundimos a las personas con objetos. 

 

De lo uno a lo otro que escribe Abel Martín, maestro de Juan de Mairena, 

ambos complementarios de Antonio Machado, describe esta dificultad de 

dibujar la identidad como eso idéntico a uno mismo. 

De lo uno a lo otro3  es el gran tema de la metafísica. Todo el trabajo de la razón 

humana tiende a la eliminación del segundo término. Lo otro no existe: tal es la fe 

racional, la incurable creencia de la razón humana. Identidad = realidad, como si, 

a fin de cuentas, todo hubiera de ser, absoluta y necesariamente, uno y lo mismo. 

Pero lo otro no se deja eliminar; subsiste, persiste; es el hueso duro de roer en que 

la razón se deja los dientes. Abel Martín, con fe poética, no menos humana que la 

fe racional, creía en lo otro, en «La esencial Heterogeneidad del ser”, como si 

dijéramos en la incurable otredad que padece lo uno.  

 

                                                        
2 Teresa Zamanillo, 2008 Trabajo Social con grupo y pedagogía ciudadana 
3 «Abel Martín dejó una importante obra filosófica (Las cinco formas de la objetividad, De lo uno a lo 
otro, Lo universal cualitativo, De la esencial heterogeneidad del ser) y una colección de poesías, 
publicada en 1884, con el título de Los complementarios” (En De un cancionero apócrifo, CLXVII, 
«Abel Martín». Es en este texto donde se desarrollan las ideas del fragmento.)  
 



7 
 

Por otro lado, Antonio Machado duda de esa unidad del ser, de esa indivisibilidad, no 

sólo en sus textos sino en su propia vida, en la creación de sus personajes apócrifos, 

en su persona múltiple. 

 

No conviene olvidar que nuestro espíritu contiene elementos para la construcción 

de muchas personalidades, todas ellas ricas, coherentes y acabadas como 

aquella -elegida o impuesta- que se llama nuestro carácter. Lo que se suele 

entender por personalidad no es sino el supuesto personaje que, a lo largo del 

tiempo, parece llevar la voz cantante. Pero este personaje ¿está a cargo siempre 

del mismo actor?4 

 

La creación de otros, llamados apócrifos, complementarios puede 

responder en Machado a diferentes razones. Una, su posición escéptica 

ante las grandes verdades, y su renuncia explícita a considerar definitiva 

cualquier conclusión. Puede que esta razón que Machado expone no nos 

sea demasiado lejana. 

 

“A mi juicio -señala en 1917- el gran pecado de la filosofía moderna, consiste en 

que nadie se atreve a ser escéptico.” 

El sentimiento no es una creación del sujeto individual, una elaboración cordial del 

yo con materiales del mundo externo. Hay siempre en él una colaboración del tú, 

es decir, de otros sujetos. (…) Mi sentimiento no es, en suma, exclusivamente 

mío, sino más bien nuestro. [...] Un segundo problema. Para expresar mi sentir 

tengo el lenguaje. Pero el lenguaje es ya mucho menos mío que mi sentimiento. 

Por de pronto, he tenido que adquirirlo, aprenderlo de los demás. Antes de ser 

nuestro, porque mío exclusivamente no lo será nunca, era de ellos, de ese mundo 

que no es ni objetivo ni subjetivo, de ese tercer mundo en que todavía no ha 

reparado suficientemente la psicología, del mundo de los otros yos”.5  

 

 

¿A qué nos referimos cuando hablamos de identidad, de personas? 

 

 

                                                        
4 Nota de Los complementarios con motivo de una cita de Proust, copiada en 1924, págs. 
192R-192V 
5 Machado, Antonio. Los Complementarios, edición crítica por Domingo Ynduráin, Madrid, 
Taurus, 1971, transcripción 146R-146V  del cuaderno de Machado.  
 



8 
 

INTERLUDIO. De la identidad a la identidad profesional 

 

Si el sentir y el hablar es obra y acción que tiene que ver con lo múltiple, 

con los otros, quienes seamos también tendrá relación con lo otro, con los 

otros, con la cultura y la historia, con ese toma y daca que nos caracteriza 

desde que nacemos. 

La cuestión de ese  movimiento pendular entre lo uno a lo otro, de lo uno a 

lo múltiple, ha sido abordada por una de nuestras voces más audaces y, 

para mí, entrañable, Teresa Zamanillo, en su obra Trabajo Social con 

grupos y pedagogía ciudadana. En el capítulo primero hace un repaso a 

través de autores representativos de diferentes orientaciones como  W. 

James, G. Mead, Bleger, Freud, Pichon – Rivière, Erikson, Foucault, 

Hegel, M. Buber, Gadamer, Kurt Lewin, Bertalanffy, P. Ricoeur, Van Dijk, 

Todorov, Morin, E. Goffman, Gergen...etc., de algunas de las cuestiones 

más relevantes y pendientes del concepto de identidad. Y, cito 

textualmente: 

 

Teniendo en cuenta que la dicotomía individuo – sociedad es una representación 

que supone una falsa oposición, de la que están impregnadas la sociología y la 

psicología tanto como otros campos de las ciencias (…) no podemos considerar 

que el individuo se encuentre distorsionado o coaccionado por la organización 

social. Individuo y sociedad forman un sistema en una relación dialógica en la que 

no se puede comprender la una sin la otra.6  

 

Cada uno y una de los autores nombrados, incluida la misma Teresa, 

marcan direcciones y opciones que han influido en el Trabajo Social, que 

han orientado y orientan nuestros modos de describir, explicar, 

comprender o construir eso que llamamos realidad y por ende, eso que 

llamamos identidades. Y, de tal construcción se seguirán diversas y a 

veces contradictorias acciones. 

 

Más adelante, T. Zamanillo, habiendo nombrado a autoras como M. 

Richmond, G. Hamilton, o autores como E. Ander Egg o Boris A. Lima, nos 

                                                        
6 T. Zamanillo, 0p.cit. 2008 p.2 

 



9 
 

dice que al Trabajo Social le importa precisamente esa interdependencia 

entre el individuo y la sociedad y que eso es una de las cuestiones que 

siempre ha caracterizado al trabajo social, aunque no la hayamos 

nombrado como relaciones dialógicas, sino como el individuo en su 

situación o las personas en sus contextos de relación, o en sus 

sistemas…, etc. 

La identidad es, por encima de todo, un dilema. Un dilema entre la 

singularidad de uno/a mismo/a y la semejanza con otros y otras, entre 

semejanza y diferencia, entre lo uno y lo múltiple.  

Pero la identidad es también una construcción relativa al contexto socio 

histórico en el que se produce. Nuestra identidad/self no existe 

independientemente de la sociedad y la historia que lo construye (Gergen, 

1992, 1994). 

 

Quiero subrayar  la importancia del lugar en que nos situemos a la hora de 

definir qué entendemos por sujeto y cómo creemos que se construyen las 

identidades, ya que tales creencias y propuestas son las que marcaran 

nuestra acción social. 

Y, lo que quiero acentuar, ayudada de la voz de P. Watzlawick (1990),  es 

que la identidad es una instancia múltiple que se funde en el lenguaje y las 

relaciones. Por tanto nuestras relaciones profesionales se dan  en ese 

proceso de colaboración entre dos personas con experiencias y 

perspectivas diferentes, más que como una colaboración entre un experto 

y sujetos que demandan ayuda. Es una relación en la  que el profesional 

acepta no-saber a fin de abrirse a las posibilidades que el saber haría 

peligrar. Esta posición, que permite mantenerse en un proceso de 

aprendizaje, privilegia la búsqueda común del profesional y los actores 

sociales. 

 

Otra voz interesante, la de Mijaíl Bajtín7 (1934,35)  plantea la identidad del 

sujeto como un fenómeno dialógico, en el que el otro es parte constitutiva 

                                                        
7 Mijaíl Mijaílovich Bajtin; (Orel, 1895 - Moscú, 1975) Crítico literario y filósofo ruso,  conocido también por su 
seudónimo V. Voloshinov o Vorochilov, cuyos estudios sobre la obra de Dostoievski y Rabelais han tenido una 
profunda influencia en la crítica y la investigación semiótica contemporánea. 
 



10 
 

del ser. La identidad del sujeto se forma y transforma en un continuo 

diálogo entre el sí mismo y el otro. 

El énfasis en el sujeto como un ser social pone en cuestión el concepto 

mismo de identidad, al introducir la categoría de la alteridad como parte 

constituyente del yo. 

Al sujeto se le concibe más allá del eje interno, egocéntrico, para situarlo 

en la red de relaciones dialógicas que establece consigo mismo y con la 

alteridad (en realidad, con una multiplicidad de otros). El yo no puede 

comprenderse íntegramente sin la presencia del otro. 

 

Bajtín (1982) señala cómo desde la temprana adquisición del lenguaje y a 

lo largo de la vida, el hombre se inicia como un ser social y se desarrolla 

como tal construyendo su individualidad a partir del otro, de las acciones y 

del discurso del otro, para continuar con éste una íntima y compleja 

relación. La conciencia del hombre despierta envuelta en la conciencia 

ajena.8  

Hasta el momento hemos hablado de cuál es nuestra postura frente, o al 

lado de esa metáfora que llamamos yo, sujeto, persona o identidad. No es 

una visión internalista, biologicista, empirista, es más bien una visión 

narrativa, dialógica y construccionista, crítica y socio histórica del ser. 

Faltan muchas voces, pero con este coro creo que es suficiente, no para 

convenceros, pero si para mostrar con quienes he  decidido unirme para  

intentar entender a las personas.  

Si damos vueltas a la palabra soy,  tarde o temprano nos encontramos con 

yos. 

 

¿Qué consecuencias más o menos directas se derivan de una posición 

como la mostrada? Se me ocurre una, importante y que acompaña 

históricamente a nuestra profesión, y es que con cada persona 

construimos una relación o varias diferentes, que nuestra unidad es en 

parte una necesaria apariencia para lograr un mínimo orden, para que 

podamos reconocer y ser reconocidos; que para lograr una acción 

                                                        
8 Bajtín, Mijaíl, Estética de la creación verbal, 1982, p.360. 
 



11 
 

conjunta con alguien, ese reconocimiento de que somos múltiples y 

capaces de ser más de uno, nos abre posibilidades enormes. Que la 

normalidad es de nuevo una metáfora, en la que, de alguna manera, todos 

y todas estamos atrapados. Por un lado, sujeto sometedor y por otro sujeto 

sujetado, sometido y éste último, puede de algún modo clasificarse en 

función del “tipo de exclusión”. El sometimiento al que todos y todas 

estamos “entregados” se encuentra tanto en el esfuerzo de los normales 

por ser normales y en que se note la diferencia (confirmación de la 

normalidad a mantener), como en el esfuerzo de los no normales para 

demostrar con evidencias, con rabia o incluso con la propia sumisión que 

sus diferencias crean algún tipo de exclusión (confirmación de la 

normalidad a alcanzar) 

 

Todos y todas estamos atrapados por la normalidad, normalidad que 

responde a intereses económicos y políticos cuyas bases son: el orden, el 

control, el mantenimiento. 

Denota signos de una sociedad imberbe, en la que todos y todas 

queremos ser como el padre o como la madre, seguir sus pasos, copiar 

sus comportamientos, repetir sus pautas de relación..., mantener las cosas 

importantes que siempre han sido así. 

 

Qué difícil resulta en la práctica neutralizar la normalidad y arriesgar por la 

diferencia. Qué difícil puede resultar deshacernos de los estereotipos y de 

los corsés, qué difícil poner en juego nuestra normalidad apostando por el 

cambio. De lo uno a lo otro. 

No pierdas los papeles, me decía un profesor que tuve..., aún no entiendo 

porqué me lo decía en plural. Ese plural nos abre o  podría abrirnos 

múltiples posibilidades. Evita esa  condena de tener que ser igual a uno 

mismo, sin posibilidades de cambiar. 

Termino esta sección  en torno a la persona con unas palabras de 

Machado – Mairena: 

 

 

 



12 
 

El hombre es el único animal que quiere ser otro.  

 

Si la ciencia del conocimiento de sí mismo, que Sócrates reputaba única 

digna del hombre, pasa a saber de especialistas, estamos perdidos.9  

No es el yo fundamental 

Eso que busca el poeta, 

Sino el tú esencial.10  

 

Por tanto, y como parte de este diálogo me gustaría plantear una cuestión: 

si la identidad como mismidad o esencia fija e inmutable es una ficción y si 

la identidad es una construcción socio histórica, compleja, variable y  

contradictoria quizás la identidad profesional tampoco sea unitaria, ni 

siquiera en apariencia, sino más bien múltiple, siempre en construcción y 

siempre a debate.  

 

 

MOVIMIENTO SEGUNDO. Relatos a coro o leído a voces y en veces. 
Identidad profesional 
 
La metáfora del coro es preciosa pero también las sugerencias son 

múltiples ¿a qué tipo de coro nos referimos? Y, por otro lado el coro es un 

coro o es un grupo, un orfeón, una rondalla, un ochote  o una coral y cantan o 

cantamos melodías sólo polifónicas, canto gregoriano, o también cabe la 

dodecafonía, o el jazz o la música minimalista, concreta  o étnica… ¿O serán 

varios coros? 

 

Como coros, así es como voy a intentar un bosquejo de retrato, situando 

ciertos aspectos plurales de nuestra identidad en una espiral histórica que no 

trata ni mucho menos de ser exhaustiva, ni de plasmar una línea histórica 

sistemática. Existen muchas obras publicadas y, algunas muy buenas, que 

merecen ser leídas. 

Vaya por delante que es un intento, una construcción desde mi experiencia y 

a la que faltarán y, por tanto echaréis de menos,  numerosas voces, que tal 

vez resuenen en vuestro trajín profesional y que yo no habré tenido en 

                                                        
9 Antonio Machado. Juan de  Mairena en Oreste Macri, 1988 p. 2097 y 2023. 

 
10 Antonio Machado. Juan de  Mairena en Oreste Macri, 1988 p.633. 



13 
 

cuenta, por olvido o por desconocimiento y en algunos casos, por decisión 

propia, para no terminar haciendo la historia interminable. 

De qué coro intento una imagen, con qué coro intento este diálogo. Con un 

coro angelical, no desde luego, aunque hubo un tiempo no muy lejano, antes 

de nuestra función más interventora, en que nuestra profesión pudo ser 

considerada como esencialmente buena, virtuosa y benefactora, negando 

cualquier vinculación de la misma con el mantenimiento de una sociedad 

productora de las situaciones atendidas por nosotras. De igual forma, tal 

imagen interventora se apoya en aquellas voces que nos leen desde otra 

partitura: aquella   que  coloca en el centro del análisis e intervención a la 

persona al margen de las mediaciones que establece con su contexto, a no ser 

en su forma puramente instrumental. 

 

¿Será entonces un coro cuyo canto gregoriano afina al unísono sus voces? 

tampoco, ni siquiera para la foto actual, pero desde luego tampoco a lo largo de 

la película de nuestra profesionalización. 

 

¿Será entonces una coral de cámara, con pocas voces equilibradas 

perfectamente moduladas en timbres y tesituras, armonizadas? Voces 

elegidas, divas a quienes otras deberán seguir. Tampoco.  

 

¿Será entonces una coral, un orfeón, un gran coro?  Dentro de los coros, 

existen diferencias. La palabra orfeón designa una agrupación coral que se 

ha consolidado como entidad. Podemos aludir a un coro, dado el origen de 

la palabra que proviene de Orfeo, dios griego bajo cuya protección se 

encontraba el teatro y, especialmente, los grupos de actores (los coros del 

teatro clásico). Agrupación que canta con empaque y ameniza 

armónicamente a quienes la escuchan. Bajo tal entidad bucea  la idea y la 

práctica del consenso, conservación  y la adaptación. Tampoco  o quizá para 

alguien,  también si. 

O, ¿una versión diferente de coral,  atendiendo a otros criterios?, aquella que 

responde al nombre de canto comunitario, cuyo objetivo central es lograr la 

participación activa de la gente, a través de la recuperación de la práctica del 



14 
 

canto compartido. Cuando en un encuentro de canto comunitario se consigue 

crear el clima propicio para movilizar a la gente, se logra el objetivo central: que 

el espectador sea protagonista 

¿Cuáles son las voces en las diferentes veces que deseo destacar, intentando 

acentuar las huellas, matices, timbres o rastros de carácter más o menos 

positivo o no, para nuestro recorrido profesional? Intentaré ordenar esas voces 

aunque no pueda ofrecer una línea progresiva, ni de momentos superados. 

Bien, intentaré ofrecer destellos que considero o, consideramos (mis otras 

voces y yo), representan construcciones que han marcado, o van marcando, 

eso que hemos llamado identidad profesional. 

IDENTIDAD PROFESIONAL. Notaciones  

 

Veamos si podemos contestar a alguna de las preguntas a las que nos 

referíamos  con la segunda cuestión. ¿Existe algo así que podamos llamar 

identidad profesional?, y si lo hubiera,  ¿cuáles serían sus límites, cuáles 

sus características,  y de quienes, cuándo y cómo las construimos?  

 

Tal vez,  el sentido más oportuno de identidad sea aquel que deje de 

lado la mismidad individual y se refiera a una cualidad o conjunto de 

cualidades y acciones con las que una persona o grupo de personas se 

vean íntimamente vinculadas 

¿Qué es lo que da a un grupo una cierta coherencia, una cierta identidad? 

Quizás sea un conjunto de creencias consolidadas, de prejuicios, de 

significados instituidos, de tradiciones y hábitos comunes, sin los que no 

sea realizable forma alguna de vida común. A este grupo de condiciones 

se ha llamado imaginario o imaginario colectivo, metáfora muy ligada a la 

filosofía y al psicoanálisis y que hace referencia a las imágenes o imagos 

que nos hacemos de nosotros y de los otros. Lo imaginario o las imágenes 

que tenemos de nuestra profesión están llenas de fantasmas, también de 

hechos, pero hechos narrados. 

Al imaginario sólo puede aludirse por referencias indirectas, especialmente 

mediante metáforas y analogías. No es susceptible de definición porque 



15 
 

pertenece al ámbito del prejuicio o juicio previo,   fuente de las 

definiciones. La imposibilidad de su definición es una imposibilidad lógica. 

Es a partir de lo imaginario que podemos decir lo que decimos. 

Lo que un grupo humano tiene por realidad, está creada por invenciones 

que se ha olvidado que lo son, por metáforas que, con el uso reiterado y 

compartido, se han petrificado y han convertido o conveniado en lo que es.  

Es el espejo o la filosofía del espejo de la que nos habla Rorty (1995). Lo 

imaginario sería la representación de la realidad, una realidad exterior 

independiente de cualquier forma de representarla, el mundo de los 

hechos, los hechos puros y duros. Y, por otro lado, estaría el espejo en el 

que la realidad se representa. El mundo de las representaciones, lo 

simbólico, lo imaginario. 

Las representaciones sociales siempre van acompañadas de metáforas 

que, de alguna manera, hemos olvidado que lo han sido. Metáforas 

muertas o zombies, las llama E. Lizcano (1996), que pasan por ser 

conceptos bien definidos, o incluso  por ser la realidad misma. Tengamos 

en cuenta, para más adelante las implicaciones de este concepto. El uso 

de metáforas impone una perspectiva, una propuesta que no se muestra 

como tal sino como expresión de las cosas mismas, que así resultan 

inmutables. La lucha por el poder es,  con frecuencia, una lucha por 

imponer las metáforas propias o apropiadas. 

 

Frente a esta propuesta podemos hablar de metáforas vivas, aquéllas que 

establecen una relación nueva entre dos significados, no unidos  hasta 

entonces, aquellas que ofrecen una nueva propuesta sobre algo conocido 

y nos ofrecen una mirada distinta. Son las metáforas de los poetas. 

 

Nuestra lógica pretende ser la del pensar poético, heterogeneizante, 

inventor o descubridor de lo real. Que nuestro propósito sea más o menos 

irrealizable, en nada mengua la dignidad de nuestro propósito. Más si éste 

se lograre algún día, nuestra lógica pasaría a ser la lógica del sentido 

común.11 

 

                                                        
11 Antonio Machado - Mairena en Oreste Macri, Op. Cit.,1988 p. 2008 

 



16 
 

 

Pero, ¿no podemos decir nada que refiera o intente sugerir un imaginario 

que de alguna forma guíe al grupo de trabajadoras y trabajadores 

sociales? Creo que sí aunque quizás no ayude a saber qué hacer en cada 

situación. Tal sería una solicitud algo absurda. Nuestro cuerpo, nuestra 

profesión es dialógica, como cualquier identidad, por otro lado, y utiliza una 

serie de géneros discursivos que aunque cambiantes, propician tendencias 

sistematizadoras y, como en cualquier colectivo, existen diferentes 

opciones y apuestas, no una única imagen compartida. 

Veamos, algunas características históricas adheridas a nuestra identidad 

profesional. 

 

Una profesión dialógica y comprometida, construida a través del 

dialogar constante, responsable hacia la construcción de justicia. 

Orientación colaborativa 

 

Mijaíl Bajtín (1934, 35) se plantea, como hemos visto,  la identidad del 

sujeto como un fenómeno dialógico, en el que el otro es parte constitutiva 

del ser. La identidad del sujeto se forma y transforma en un continuo 

diálogo entre el sí mismo y el Otro. Lenguaje entendido como acto ético, 

como acción, como comunicación dinámica. Es en el proceso de la 

comunicación verbal, de la interacción con el otro, como una se hace 

persona inventando y reinventando su yo 

La noción de dialogia (Bajtin (1943, 1997) es dinámica, establece la 

relación entre voces (plurivocalidad o polifonía) individuales y colectivas. 

Lo dialógico concierne a las relaciones entre hablantes e incorpora las 

voces del pasado, la cultura y la comunidad. Descubre la orientación social 

del enunciar, en tanto determina pluralidad y otredad, se opone a la voz 

monológica que impone el discurso del poder: la norma y la autoridad.  

Hacerse portador de la dialogia significa un reto a ese lenguaje único 

a favor de opciones más justas y plurales. 

 

La vida profesional cotidiana es construida, política y culturalmente,  entre 

un yo y un tú. Por esta misma razón, el Otro no puede ser explicado 



17 
 

solamente como un usuario, o un cliente. El Otro es más autor que 

nosotras y nosotros. Es la relación de carácter intersubjetivo la que 

permite reconocer a un tú. Es en el diálogo cotidiano como construimos 

nuestras versiones del mundo que nos rodea. Si la identidad, como hemos 

visto, se construye en sucesivos y continuos diálogos, nuestro trabajo lo 

hacemos mediante los diálogos con personas y grupos con la finalidad de 

mejorar o cambiar situaciones. Nuestra presencia constituye al otro y 

viceversa 

 

Este constante hacerse, en las relaciones, es constitutivo del Trabajo 

Social para el que el Otro /s es parte constitutiva de nuestro ser. El  y la 

trabajadora social se forman y transforman en ese continuo diálogo con 

quienes trabajamos: los y las otras. 

 

Identidad profesional que se narra y es narrada por otros, que se 

construye en el diálogo social, político e histórico.  

 

Identidad compleja y reflexiva, referente y autorreferente, histórica en 

constante intercambio, toma y daca. En cualquier caso, vemos que no hay 

identidad sin otros; no es posible construir el sí mismo sin la colaboración y 

presencia de los demás, esa interdependencia entre el individuo y la 

sociedad a la que antes hacíamos referencia. 

Pero creo que nosotras y nosotros, siempre abiertos a la novedad y a la 

diferencia,  lo sabemos y defendemos tal dimensión como parte 

imprescindible de nuestro trabajo. 

Tal condición, la de ser una profesión dialógica, nos lleva a la necesidad 

de rompernos, fragmentarnos para unirnos a diferentes contextos. Tal vez 

una de las razones de las diferentes crisis de identidad   sea que nuestra 

capacidad de comprensión no de abasto para reordenar tal multiplicidad, no 

pueda simplificarla de modo coherente ni para nosotras ni para responder a 

las expectativas sociales.  ¿Será que estamos afectadas por el síndrome de 

Zelig12? 

                                                        
12 La película Zelig  comienza con un Scott Fitzgerald escribiendo sobre un curioso 
personaje: Leonard Zelig (interpretado por Woody Allen) el cual padece una extraña 



18 
 

 

En su película Zelig, W. Allen nos presenta a Leonard Zelig como un 

ejemplar de la actitud postmoderna. Un ser con una identidad camaleónica 

enfermiza a la búsqueda eterna de  comprensión y aceptación del resto del 

mundo. Zelig es un personaje que representa la multiplicidad y mutabilidad 

del cambio. Es un mutador ideológico humano a la manera de un auténtico 

camaleón. 

Zelig es un hombre que se convierte en cualquier persona o cosa que se 

espere de él, ya sea judío, alemán, negro, etc. Todo a condición de no ser 

nadie por medio de papeles  dados por otros. 

Una cosa es adaptación de modo responsable y con criterios, y otra muy 

diferente es el síndrome de zelig. Por eso deberemos dudar, o al menos 

poner en cuarentena con actitud crítica y algo escéptica, cuando nos digan 

cuál es nuestro lugar, cuáles son nuestras funciones y objetivos. Oigamos 

de nuevo otras voces más notables: 

El ceño de la incomprensión --decía Mairena, gran observador de fisonomías- 
es, muchas veces, el signo de la inteligencia, propio de quien piensa algo en 
contra de lo que se le dice, que es, casi siempre, la única manera de pensar 
algo.13  

 

No creo que sea positivo aceptar sin reflexión frases como ésta: El sistema 

de servicios sociales es un hecho real desde hace unos años, que nos 

proporciona una identidad y un marco profesional que antes no teníamos. 

Ni tampoco que dejemos a los responsables políticos o a los compañeros 

de otras disciplinas que nos impongan un lugar o un saber o doxa 

dominante. Ya no es momento de apelar a nuestra eterna juventud y este 

encuentro es un claro ejemplo de reflexión y de mirar al futuro sin olvidar 

nuestro pasado. Tampoco es momento de buscar nostálgicamente una 

                                                                                                                                                                   
anomalía. En los primeros minutos del film, Zelig pasa de ser un grandilocuente 
demócrata a un ingenuo republicano. Yendo de Greenwich Village al Chinatown, aterriza 
finalmente en el hospital de Manhattan, donde aparece la doctora Eudora Fletcher (Mia 
Farrow) joven y prestigiosa psiquiatra que se hace cargo de este fenómeno. Zelig, el 
camaleón humano, adquiere fama mundial por su peculiar “síndrome de adaptación”. Al 
estar con chinos, adquiere rasgos orientales, así mismo cuando esta junto a negros 
cambia notablemente su tono de piel y hasta su voz. 
 
13 Antonio Machado. Juan de Mairena (1936). Edición de Antonio Fernández Ferrer. Vol. I. 
2006 p.167 
 
 



19 
 

dudosa identidad perdida. Si creemos haber perdido algo, ¿de qué se 

trata? ¿Cómo y dónde lo hemos perdido? 

 

La identificación dada desde fuera nos lleva al síndrome de  Zelig 

 

Sin embargo, somos capaces de ver en tal contradicción una posibilidad. Es 

decir que si nuestro empeño se centra en la reordenación de lo múltiple, 

asunto, por otro lado, tan difícil como la definición de una identidad,  

sepamos que siempre estaremos simplificando la realidad orientando en 

ella nuestra definición, siempre dinámica y siempre en construcción. Y, 

también por este motivo,  nuestra identidad no es una sino múltiple.  

Por tanto, si nuestro cuerpo necesita unas señas, construyámoslas con 

responsabilidad en su medio, cambiante en constante reconstrucción e 

interdependencia, dialogando, sin muros ni cotos cerrados. Aceptemos la 

pluralidad y la variación que nos facilita trabajar con personas en medios 

diferentes y situaciones tan plurales. 

 

Narra y es narrada en compañía, un poco más de lo mismo 

 

Aspecto que se emparenta con otra condición de nuestra profesión, la 

transdisciplinariedad.     La transdisciplinariedad de Trabajo Social supera, y 

trasciende la concepción de la interdisciplinariedad, a partir de la cual cada 

disciplina anhela un espacio territorializado de saber y de poder, queriendo 

hacer de su sujeto-objeto de estudio un sello propio. La interdisciplinariedad 

evidencia los conflictos de identidad, de interés y de poder institucional entre 

saberes. Un modo de pensar transdisciplinario, supone abandonar los saberes 

territorializados; estructurados y definidos por disciplinas institucionalizadas. 

En la voz de  E. Morin (1994: 126): 

(…)  lo que existe en realidad es un pensamiento complejo de interacciones 

conceptuales y saberes en movimiento organizacional, dentro del lago que 

nombramos conocimiento, algo que no sólo está ligado a la conciencia 

humana, sino a la cosmogénesis del universo. 

 

N. Kisnerman (1988) afirma que Trabajo Social es una disciplina ya que: 



20 
 

a) Tiene en su haber un manejo conceptual de los problemas que aborda,  

b) Realiza sistematización de sus prácticas,  

c) Exhibe una amplia, variada y fundamentada bibliografía especializada y  

d) es una auténtica praxis social.  

 

Concluye señalando que  ser parte de una disciplina y saber al actuar, es lo 

que nos proporciona una identidad profesional. 

El saber no es propiedad de nadie, pero tal no exime de la responsabilidad 

ética en las prácticas más concretas de cada profesional. SI podemos 

hablar de un “territorio singular” ese es el concreto, el de cada día, 

nuestras colaboraciones son únicas e irrepetibles porque se construyen 

con las personas en tiempo real, historias cotidianas inmersas en la 

Historia. El conocimiento en Trabajo Social no trata tanto de describir o 

explicar, sino de comprender y, el acto de comprender no determina 

objetos, sino acciones  

 

Como parte de nuestra condición de ser una profesión dialógica, hablamos 

desde y no sobre. 

Lo que nos acerca, de nuevo, a cuestiones sobre el objeto,  que por tanto 

no ha de ser sujeto, sino objeto, es decir no las personas sino las 

situaciones que, en alguna medida,  nos impiden serlo, que dificultan 

decidir, vivir de manera autónoma, serán las situaciones que nos cosifican, 

que nos hacen dependientes, sumisos, solos, deficientes, perdidos, 

desinformados, etc. Las situaciones de relación que crean y construyen 

marginación, exclusión, etc. Situaciones que en términos colectivos se 

asemejan, o mejor dicho las hacemos asemejarse: Hemos de cuidar 

cuáles son los procesos mediante los cuales realizamos esta comparativa. 

Sabemos que el mapa no es, ni será jamás el territorio, sin embargo la 

tentación, la comodidad, la “ilusión”, así como también la burocracia, la 

tecnificación, incluso las ansias de poder, nos empujan a clasificar, 

etiquetar, reducir, “embolsar”.., etc. Antídoto o prevención contra ese 

deslizamiento será la PARTICIPACIÓN; evitar ponernos en el lugar del 

otro hasta el punto de que el otro desaparezca, sea sustituido por nuestras 



21 
 

prácticas, su voz por la nuestra, su supuesta inexperiencia por nuestra 

“expertitud” 

Si hablamos de objetos, entonces habremos de fijarnos en: 

• Diversas situaciones de desventaja social – exclusión social;  

( Carencias económicas, afectivo-emocionales, de participación, 

políticas.., etc.) 

• Diversas situaciones de discriminación – injusticias; (por razones de 

género, estética, etnia - cultura, edad, trabajo- ocupación, 

enfermedad, opciones vitales o intelectuales – ideología - ..., etc. ). 

• Diversas situaciones de dependencia – (falta de autonomía para la 

gestión vital, de oportunidades y riesgos). 

 

Todo ello teniendo en cuenta los aspectos señalados T. Zamanillo, es 

decir, la génesis estructural y la vivencia personal, desde una opción 

crítica, construccionista  y  sistémica. Objetos, definidos en función de 

una pluricausalidad compleja e interrelacionada, estructural y de génesis 

en los ámbitos microsistémicos hasta los macrosistemicos.14 

 

Es también nuestra responsabilidad hacer oír nuestras voces, aportar nuestras 

contribuciones, nuestras prácticas sistematizadas, mediadas por la cercanía a 

los mundos vitales de las personas con quienes trabajamos. 

 

Una disciplina o un discurso que pretende superar el discurso sobre lo social 

para hablar y dialogar desde lo social 

 
La apuesta por la práctica contra la teoría o viceversa es un contencioso 

que para nada es nuevo y que a pesar de que digamos por activa y pasiva 

o mejor,  precisamente por tanta redundancia sobre  que es un todo 

circular, y de que neguemos la existencia de una sin la otra, continuamos 

disputándonos el liderazgo de una de las dos. Escuelas – Colegios o 

docentes – profesionales. En el fondo es una guerra bastante paradójica 

                                                        
14 T .Zamanillo ., Apuntes sobre el objeto en Trabajo Social Cuadernos de trabajo social, nº 12, 

1999 pp., 15  

 



22 
 

porque es una guerra de poder, de disponer quién está en lo cierto o quién 

está más cerca de la verdad de la realidad. Aristóteles o Platón; Descartes 

o Locke o Hume; racionalistas, empiristas o fenomenólogos…, ect.  

Podemos seguir creyendo que vamos a encontrarnos con la realidad en 

algún sitio, que la realidad puede ser mirada, descrita o explicada de una 

manera mejor que de otras. Pero en nuestro caso, no ha sido así y no lo 

será, sabemos mucho antes que otras disciplinas y profesionales que las 

realidades las construimos y reconstruimos en cada contexto y lo 

hacemos, fundamentalmente con las palabras, palabras que son acciones. 

 

Pensar el Trabajo Social es convertirlo en objeto de reflexión, ubicarlo allí, 
en sus prácticas constitutivas, donde los hechos sociales suceden 
entrelazados en interacciones sociales. (...) Es esa práctica la que hoy 
obliga a reformular lo social, los supuestos epistemológicos, la necesaria 
integración de los principales aportes del pensamiento contemporáneo, a 
entender que lo social pertenece a la vida cotidiana"15  
 

O en las palabras de invitación a este congreso de Ana Isabel Lima 
Fernández, presidenta del Consejo General y de este Congreso, que 
decía:  
 

Es nuestro propósito que el trabajo social evolucione en el siglo XXI como 
una expresión especializada de la práctica, como axioma fundamental para 
el desarrollo de nuestra disciplina, unida a la investigación y la enseñanza. 
(…) El lema de este congreso es “Trabajo Social: sentido y sentidos” 
puesto que sentimos que nuestra profesión está socialmente determinada 
por rasgos esenciales, como producto de la sistematización de nuestro 
quehacer cotidiano 
(..) miremos con ojos de futuro, entusiastas de la primera vez, escuchemos 
atentos los nuevos modelos, con gusto por la actividad creativa de la 
humanidad, que consiste en transformar y combinar teorías, técnicas, 
imágenes, sonidos, en aplicar y crear ciencia…, para transmitir una idea o 
un sentimiento y producir un efecto ético y estético. 
 

 

El hecho de que en este encuentro, actuemos como delegadas y 

delegados de la profesión, tanto docentes como no docentes es un índice 

de la necesaria y cumplida colaboración. En Trabajo Social, [en otras 

disciplinas, me atrevería a decir que tampoco] no puede haber producción 

que sea exclusivamente teoría. Nos necesitamos mutuamente. 

Y, de nuevo la voz de Machado – Mairena, tanto para profesionales 

docentes como no docentes: 

                                                        
15 N. Kisnerman., Pensar el Trabajo Social; introducción desde el Contructivismo. 1998 
p.155) 
 



23 
 

Es muy posible que entre nosotros, el saber universitario no puede 
competir con el folklore, con el saber popular. EL pueblo sabe más y, 
sobre todo, mejor que nosotros. El hombre que hace un zapato, un 
sombrero, una guitarra, un ladrillo, no es nunca un trabajador inconsciente 
que ajusta su labor a viejas fórmulas y recetas, sino un artista que pone 
toda su alma  en cada momento de su trabajo. A este hombre no es fácil 
engañarle con cosas mal sabidas o hechas a desgana, Pensaba Mairena 
que el folklore era cultura viva y creadora de un pueblo de quien había 
mucho que aprender, para poder luego enseñar bien a las clases 
adineradas.16  
 

O dicho en palabras más cercanas por la voz firme y amiga de Silvia 
Navarro: 
 

(…) porque el trabajo social no empieza y acaba en sí mismo, porque el 
trabajo social sólo tiene sentido en su función de facilitador y capacitador 
de las colectividades para que éstas sean capaces de concienciarse sobre 
su propia realidad e implicarse y responsabilizarse activamente en su 
transformación. A la comunidad porque sólo de ella pueden emerger 
muchas respuestas a los actuales retos sociales, porque sólo ella es la 
verdadera protagonista; sujeto y escenario privilegiado en la búsqueda de 
nuevas alternativas sociales. A la COMUNIDAD porque es urgente asumir 
que nuestra competencia es la competencia de la comunidad y que 
nuestra identidad profesional viene tramitada y legitimada por ésta.17  

 
 

Porque nuestra profesión siempre ha sabido y defendido que una 

cosa es el conocimiento y otra el saber.  Que saber qué les ocurre, qué 

están viviendo y cómo, y desde cuándo, lo saben quienes lo viven y que 

nosotras como trabajadoras sociales mediamos entre el saber y el conocer 

y que nuestras acciones nutren la teoría y viceversa. Que no sólo no hay 

que confundir el mapa con el territorio (A. Korzybski), ya que podemos 

encontrarnos con algo que no figura en él,  sino que el mapa nunca está 

acabado. Y que cada mapa tiene múltiples lecturas. Y digo que nuestra 

profesión, que en numerosas ocasiones se ha colocado o ha sido colocada 

en lugares de cierta inferioridad o menosprecio, ha sabido siempre la 

diferencia y ha asumido la insalvable distancia entre el tú y el yo, entre la 

simplicidad ciega de un análisis y la complejidad y mutabilidad de las 

escenas cotidianas y vitales en las que ha participado. Cuando ninguna 

profesión social hablaba de integralidad, de holismo, nuestra profesión 

intentaba comprender el todo más allá de sus partes. Por eso teorías como 

la Gestalt o la Sistémica han sido trajes que hemos apreciado aunque 

siempre con cierto escepticismo. Escepticismo que casi siempre venía por 
                                                        
16 Antonio Machado - Mairena en Oreste Macri, Op. Cit.,1988 p. 1954 
17 Silvia Navarro. Un Salto con red a la Comunidad en Revista de Servicios Sociales y 
Política Social, Nº 40, 1998  



24 
 

la misma razón: no hay teoría que describa fielmente nada, o que sustituya 

la realidad. Y porque siempre, también,  hemos defendido el protagonismo 

de las personas en la toma de decisiones, por eso las teorías críticas y 

reflexivas nos han ayudado a mantener una posición bastante 

característica y de cierta rebeldía contra la dominación. 

 

 Corresponsable en la construcción de la justicia 

Sólo mediante la responsabilidad con el mundo es donde la subjetividad de 

cada uno aparece en la realidad.  

Yo no miro al mundo con mis propios ojos y desde mi interior, sino que yo 

me miro a mí mismo con los ojos del mundo... Desde mis ojos están 

mirando los ojos ajenos.18  

El sujeto es una respuesta responsable a la inquietud del otro y a la vez a 

la soledad del mundo. En Bajtín el ser presenta un carácter 

intrínsecamente dialógico, ser es ser para otro y a través del otro para 

mí.19  

O en la voz de Antonio Machado: 

El ojo que ves no es 

ojo porque tú lo veas; 

es ojo porque te ve.  

 

Mis ojos en el espejo 

Son ojos ciegos que miran 

Los ojos con que los veo 20  

 

La responsabilidad a la que nos referimos no es un concepto jurídico sino 

una manera de vincular la situación concreta de una persona al mundo, a 

sí mismo y al otro. La ética basada en la responsabilidad es intersubjetiva. 

Para Bajtin (2000) el acto ético es un deber resultado de las relaciones con 

el otro; pertenece al nivel del ser, ya que  ser en el mundo compromete. 

 

                                                        
18 BAJTIN, M. Hacia una filosofía del acto ético. De los borradores 1943. 1997 p.147 
19 BAJTIN, M. (2000)  Yo también soy. Fragmentos sobre el otro. 2000, pp., 161,163 
20 Antonio Machado - Mairena en Oreste Macri, Op. Cit.,1988 pp., 626 y 672 



25 
 

Tal responsabilidad es, por tanto,  también un compromiso que traza 

nuestras acciones profesionales siempre a favor de un mundo más 

justo, en contra de las desigualdades y a favor de la autonomía y 

participación de las personas y grupos sociales. Somos corresponsables 

con los actores sociales en la lucha contra la exclusión 

 

Por lo que los objetivos, tal vez no los únicos pero si fundamentales, que 

se desprenden de tal afirmación, podrían ser: 

• Colaborar en la mejora de las políticas sociales para que estas sean 

más justas, preventivas,  solidarias y respondan a los derechos 

sociales de las comunidades. Colaboración que consiste en la 

participación profesional (investigación -  diseño  - programación – 

coordinación – gestión y evaluación participativa/participante ) en 

los programas y proyectos que afecten parcial o globalmente a los 

objetos descritos; 

 

• Explicitar – informar – denunciar en cualquier ámbito de intervención 

aquellas situaciones, medidas , reglamentos, programas.., etc., que 

propicien  o confirmen situaciones  de injusticia, discriminación, 

dependencia, y en definitivas cualquier forma de exclusión o 

desposesión social; 

 

• Intervenir directamente y en colaboración con la población y otros 

agentes sociales en la transformación de las situaciones objeto de 

intervención; 

 

Y, continuando con nuestro canto al diálogo, para autores como Berger y 

Luckman (1968) lo más importante para mantener la realidad es el 

diálogo. La vida cotidiana de cada persona puede considerarse en 

relación con los diálogos que mantiene, lo que transforma y reconstruye 

continuamente su realidad subjetiva. 

 

 

Una vez más, oigamos la voz de Machado - Mairena: 



26 
 

Para dialogar, 

Preguntad, primero; 

Después… escuchad.  

Ayudadme a comprender lo que os digo, y os lo explicaré más 
despacio.21  

 

 

El diálogo en nuestra profesión, no es sólo una mera herramienta de 

trabajo. 

 

Nuestra profesión se encuentra entre los oficios de palabra, oficio de 

expresión del sentido y de los valores, por tanto,  el empuje de la acción de 

los trabajadores sociales refiere al registro discursivo. Los actos que 

realizamos, las actividades que llevamos a cabo adquieren toda su 

importancia en las palabras. Todo tiende a jugarse en la interacción, en la 

comunicación en la que el profesional se compromete a sí mismo. 

Por medio del diálogo intercambiamos versiones, contrastamos 

experiencias, procuramos  una comprensión de los diferentes puntos de 

partida e imaginamos un entendimiento necesario para poder construir y 

reconstruir un cambio. Tal es el objetivo básico que pretendemos: recrear 

una situación, dotarla de nuevos significados, más abiertos y capaces de 

vislumbrar alternativas de cambio.  

En el diálogo, el discurso del otro se constituye en la puerta de entrada a 

su vida cotidiana, y no  la expresión de la misma.  

No se trata de un mero interrogatorio, sino de una conversación, un 

encuentro cara a cara. No es una mera obtención de datos. No se trata de 

sacarle a la otra  persona información necesaria para solucionar algo, se 

trata de dialogar. Construir otros sentidos favorables al cambio, mediante 

un proceso de crear complejidad – abrirse a más interpretaciones; ampliar 

versiones. Ir haciendo caminos. 

Diálogos participativos. Sin participación no hay Trabajo Social 

En un contexto en el que parece primar la dominación, el consumo y el 

individualismo sobre todas las cosas, las y los trabajadores sociales 

                                                        
21 Antonio Machado - Mairena en Oreste Macri, Op. Cit.,1988 pp., 626 



27 
 

debemos  tratar de rescatar formas de asociación  comunitarias para 

actuar políticamente en el entorno. 

Asociarse significa hacerse cargo de la historia, de la cultura compartida, de 

los intereses comunes, de la producción social. Hacerse cargo significa 

decidir y significa por tanto participar  en la construcción de las 

representaciones sociales y de los hechos que nos atañen colectivamente. 

Colaborar con los ciudadanos que se han tomado en serio su derecho a 

participar en la vida, en la gestión de las instituciones y organizaciones 

sociales y, cómo no,  en los procesos de decisión colectiva. 

 

La investigación – acción – participación es la única metodología que 

respeta a las personas como sujetos de su historia 

 

Otro rasgo de nuestra identidad, al hilo de la condición participativa del 

Trabajo social es pensar cuál es la metodología que mejor se emparenta con 

nuestra identidad, y me refiero a la metodología participativa, la Investigación 

–acción –participación, como mejor vía para no usurpar identidades, para no 

hablar por otros, convertidos en nadie y en objetos,  sino con ellos y ellas. 

Supone dar sentido a nuestras prácticas. Porque la IAP (o sus variaciones) 

se basa precisamente en el diálogo, frente a las prescripciones de expertos 

en el modelo clásico en que el profesional se reserva la interpretación de la 

situación, la realización de la propuesta de soluciones, la evaluación del 

desarrollo y resultados, etc. En la IAP, el proceso se basa en el diálogo, y 

es incompatible con la prescripción profesional, en tanto que ésta anula a 

las personas.  

 

Algunas personas no se dejan objetivar y lo hacen negándose ante el 
poder de quienes les tratan como a objetos. Al reforzar sus posturas de 
sujetos, refuerzan su dignidad, y problematizan la asimetría social, retan al 
paradigma dominante de las ciencias sociales, primero replanteando la 
relación sujeto-objeto, la relación dominación-dependencia. Defienden una 
sociedad participativa, donde la relación fundamental sea sujeto-sujeto.22  

 

Veamos ahora cuál es la definición aceptada de nuestra profesión, ese 

mapa que nos guía. ¿Nos define la definición de Trabajo Social que fue 

                                                        
22 J. Ibáñez. El regreso del sujeto: la investigación social de segundo orden. 1994 p.177 



28 
 

reconocida en el 2001 por la Asociación Internacional de Escuelas de 

Trabajo Social? 

Tal vez estemos de acuerdo en todo, o en algunos aspectos más que en 

otros, pero en lo que si estaremos de acuerdo, es en que es una definición 

que ha cambiado y tiene que seguir cambiando, sin llegar al síndrome de 

Zelig, pero ha de adecuarse a cada momento histórico, a los diferentes 

contextos sociales y políticos, ha de ser flexible y con capacidad vital de 

cambio. 

Es precisamente en esos desacuerdos, en los que asistimos a una 

pluralidad de voces que tienen mucho que ver  con todo lo que hemos venido 

contando, desde la idea de persona o sujeto en la que ponemos nuestra 

confianza, hasta el concepto de identidad profesional que hayamos 

construido en y con nuestro trabajo. 

La profesión del trabajo social promueve el cambio social, la solución de 
problemas en las relaciones humanas y el fortalecimiento y la liberación de las 
personas para incrementar el bienestar. Mediante la utilización de teorías sobre el 
comportamiento humano y los sistemas sociales, el trabajo social interviene en los 
puntos en los que las personas interactúan con su entorno. Los principios de los 
derechos humanos y la justicia social son fundamentales para el trabajo social. 
(2001) 

Las cuestiones planteadas hasta el momento pretenden abrir de nuevo el 

diálogo. El carácter complejo y polifónico de la identidad profesional nos 

lleva irremisiblemente a pensar en lo otro, contextos anejos y voces 

ajenas. Nos lleva a pensar en los contextos en los que trabajamos y, por 

otro, en nuestras compañeras y compañeros de viaje. Y surgen cuestiones 

como las siguientes: 

¿Existen o hemos construido características que podrían formar un “núcleo 

duro” histórico de nuestra profesión, si es que gozamos de tal, o serían 

otras nuestras particularidades, completamente diferentes?  

 

¿Nos sitúa nuestra vocación transdisciplinar en una posición vulnerable, o 

por otro lado es una fortaleza que debemos seguir proponiendo, 

defendiendo con firmeza  responsable y con determinación?  

Si no existe una única versión del trabajo social, una única versión en el 

imaginario profesional ¿cuáles son tales versiones, podemos explicitarlas, 



29 
 

podemos relacionarlas a diferentes contextos: producción científica, 

profesional, institucional, organizativa, política? ¿Podemos relacionar 

diferentes versiones con diferentes agentes sociales: políticos, 

profesionales, gestores, ciudadanía…? ¿Existe una unidad en el 

razonamiento y sensibilidad  respecto a  los objetos y a los logros sociales 

que deseamos alcanzar? 

 

FUGAZ FINALE: ALLEGRO 

 

A modo de finale propongo una síntesis de algún que otro aspecto que quisiera 

resaltar de nuestra identidad profesional o a modo de propuesta de acciones 

que sí sabemos hacer: 

 

• Recuperemos los sentidos  y perdamos  los papeles.  

 

Reconquistemos la calle y a sus habitantes, miremos, olamos, escuchemos 

y conversemos más. 

Animemos al asociacionismo, potenciemos las redes sociales ciudadanas y 

la participación 

Recobremos espacios perdidos o casi perdidos en otros sistemas de 

protección social y en otros contextos ciudadanos de participación. 

Escribamos informes vitales desde nuestras prácticas y presentémoslos 

sistemáticamente. 

 

• Demos rienda suelta al poeta que nuestra profesión lleva en el alma o en el 

cuerpo 

 

Ofrezcamos otras lecturas alternativas, dejemos descansar los como si y 

creemos metáforas nuevas, vivas para lograr los cambios necesarios para 

que esta sociedad sea menos excluyente y más justa.  

Atrevámonos a llamar actor social a quienes ahora reciben el nombre [y con 

el nombre mucho más] de cliente o usuario…, o paciente. 



30 
 

No carguemos con las responsabilidades que no son nuestras, 

evidenciemos ante quienes sean responsables las situaciones indignas e 

injustas. 

Revisemos planes, proyectos y protocolos de actuación en busca de 

contradicciones en el marco de la crítica social 

• Dialoguemos y colaboremos más con compañeras y compañeros afines 

 

No nos dejemos amilanar con datos estadísticos o informaciones escritas, 

presentemos hechos, haciéndose, caminando se hace el camino. Todo 

metalenguaje sólo lleva a otro metalenguaje o, como en Freud al análisis 

interminable, centrémonos en la actualización constante de los hechos, en 

nuestra profesión vivida. 

Compartamos con quien quiera llegar a los mismos fines: la lucha contra las 

situaciones que crean dependencias e injusticias. 

Abundemos en los diálogos colectivos, que dándole alguna vuelta no son 

otros que los  leídos a voces. 

Seamos profesionales, pero desde  razonamientos y sensibilidades de 

Trabajo Social. Desde nuestro corazón, que…, dándole alguna vuelta no es 

otra cosa que razonar con. 

 Poned atención: 

Un corazón solitario 

No es un corazón23 (A. Machado) 

 

• Una propuesta concreta 
 
Quisiera aprovechar este encuentro y la oportunidad brindada por la 

Organización para hacer una propuesta concreta a todo el colectivo de 

trabajadoras y trabajadores sociales. Se trata de apoyar y colaborar con una 

propuesta: la Renta Básica Universal o la Renta Universal Ciudadana. No 

es que sea una propuesta nueva pero si a falta de eco en nuestro colectivo 

profesional. 

Es un ingreso pagado por el estado a cada miembro de pleno derecho de la 
sociedad o residente, incluso si no quiere trabajar de forma remunerada, sin 
tomar en consideración si es rico o pobre, o dicho de otra forma, 
independientemente de cuáles puedan ser las otras posibles fuentes de renta, 
y sin importar con quién conviva. (Daniel Raventós) 

                                                        
23 Antonio Machado - Mairena en Oreste Macri, Op. Cit.,1988 p., 639 



31 
 

 

¿Por qué defender la RB universal desde el trabajo social? Porque existe 

una sinergia de objetivos. La RB universal pretende ser una estrategia 

para luchar contra la pobreza y la exclusión social. Pretende universalizar 

como derecho el que toda la población tenga asegurado el derecho a la 

existencia. Pretende evitar la estigmatización y los controles que sufren las 

personas por el hecho de ser beneficiarias de ayudas especiales y de 

someterse al polígrafo en torno a los requisitos necesarios para el cobro de 

las mismas. Acaba con el posible abuso en contratos de trabajo basura y 

con la explotación laboral. Pretende terminar con los programas 

asistencialistas que provocan aceptación de contratos laborales o 

formativos como moneda de cambio para seguir cobrando. Posibilita la 

erradicación de las condiciones de vulnerabilidad y los contratos precarios 

de aquellas personas en situaciones más frágiles, como son, en 

ocasiones, las mujeres o las personas en situación de paro de larga 

duración. La RB universal posibilita más que ninguna otra estrategia 

actual, el estatuto de ciudadano y la libertad de opciones vitales y de 

convivencia. 

Nuestra posición es clave, el lugar que actualmente ocupamos en el 

Sistema de Protección Social, llámese Servicios Sociales o Dependencia, 

nos ha dado un lugar privilegiado para ver y escuchar las perversiones que 

se derivan de la valoración y redistribución de las actuales pensiones no 

contributivas y ayudas o prestaciones económicas condicionadas. Esto no 

significa que se vaya a terminar con todos los apoyos socios asistenciales, 

preventivos o promocionales, ni mucho menos, sin embargo el derecho a 

la existencia o a la subsistencia básica a nivel del umbral de la pobreza, 

quedaría garantizado. Por tanto desde ese lugar que ocupamos, 

defendamos una propuesta que dignifica la condición de ciudadano libre. 

 

Propongo escuchar una de las mejores voces que en nuestro país está 

luchando a favor de tal propuesta: Daniel Raventós24 , doctor en Ciencias  

Económicas y con sus palabras y algunas preguntas, despido este texto. 

                                                        
24 Barcelona, 1958. es doctor en Ciencias Económicas, profesor titular del departamento 
de Teoría Sociológica, Filosofía del Derecho y Metodología de las Ciencias Sociales en la 
Facultad de Económicas de la Universidad de Barcelona, y miembro del grupo de 



32 
 

 
Daniel Raventós es miembro del Comité de Redacción de SINPERMISO. ( 
extracto ) 
 
La Renta Básica Universal es una renta básica, una asignación monetaria 
incondicional a toda la ciudadanía y personas residentes en una zona geográfica 
determinada. Renta Básica es una asociación que promueve que el Estado 
debería asegurar a todos sus ciudadanos un ingreso mínimo que les permita 
sobrevivir 
Se trata de una prestación económica universal que no sea nunca inferior a la 
cantidad económica que conforma el umbral de la pobreza de cada comunidad 
autónoma. Para las personas mayores de 18 años, la cuantía de la prestación 
económica mensual será, como mínimo, del 100% de la cantidad que conforma el 
umbral de la pobreza y la duración de este derecho se mantendrá a lo largo de 
toda la vida del preceptor 
 
En un año, de enero de 2008 a enero de 2009, el paro ha aumentado en casi 1’1 
millones de personas. Según la Fundación de Cajas de Ahorro, que ha publicado 
las previsiones de 13 servicios de estudios, la tasa media de paro llegará a finales 
de 2009 al 17% o 18%. Si consideramos que en 2007 la tasa de paro fue del 
8’3%, la previsión para 2009 significa que esta tasa se habrá más que duplicado 
en tan solo dos años. 
 
(…) Esta propuesta sirve para ganar libertad. De la auténtica. Y es que la libertad 
efectiva se ha de medir por la capacidad de elegir el rumbo de la propia vida. O lo 
que es lo mismo, bandearse en el presente con dignidad y no sucumbir ante el 
incierto futuro. Porque hay millones de personas en el Estado español que 
padecen graves dificultades económicas y sociales para ser alguien en la vida. 
Esta propuesta tiene que ver con la mejora del Estado de Bienestar. Pero sobre 
todo tiene que ver con las necesidades de la gente que vive a precario, 
desempleada, que sobrevive de subsidios sociales en la periferia social y con 
cuantos ciudadanos, sea cual sea su situación económica, social o familiar 
quieran acogerse. Porque es una propuesta universal. Sin condiciones previas. 
Sólo por ser ciudadano o ciudadana de un país. 
Esta renta básica sería individual, universal e incondicional. Con estas premisas 
encima de la mesa es lógico que haya reacciones. Y es que una de las 
dificultades más grandes de esta idea es que debe superar ciertas resistencias de 
carácter emocional o ético. Incluso en el núcleo duro de la izquierda social y 
progresista y entre los profesionales de lo social, hay cierta corrección moral que 
dificulta digerir propuestas de este tipo. Y es que se propone un sueldo sin 
contraprestaciones y para todo el mundo que lo solicite, sea cual sea su condición, 
tenga o no ingresos y quiera o no trabajar. 
 
El 15 de abril se presentó, a la Mesa del Congreso de los Diputados una 
proposición de Ley de creación de la Renta Básica de Ciudadanía con objeto de 
debatir y llevar adelante esta iniciativa. Ha sido el primer asalto político25. Esta ley 

                                                                                                                                                                   
investigación GREECS (Grup de Recerca en Ètica economicosocial i Epistemologia de les 
Ciències Socials). Uno de los fundadores de la Renta Básica 
25 El día 15 de abril de 2005 en la Mesa del Congreso de la proposición de Ley de 
creación de una Renta básica de Ciudadanía por parte de IU, propuesta que se aprobó el 
22 de abril y cuyo debate, junto con otra propuesta paralela de ERC se realizó el 2 de 
octubre de 2007. Acabada la discusión y tras recordar la Sra. García Suárez (IU-ICV) que 
Alaska disfruta de la RB desde 1982, se procedió a la votación de las propuestas 
quedando rechazadas, la de ERC por 274 votos en contra, 16 a favor y 6 abstenciones, y 
la de IU por 274 votos en contra, 15 a favor y 6 abstenciones. 
En un estudio econométrico que también se mencionó en el debate parlamentario (La 
Renda Bàsica de Ciutadania. Una proposta viable per a Catalunya, Fundació Jaume 
Bofill, 2005) se muestra que es perfectamente posible financiar una RB de 5.414 euros 



33 
 

pretende acabar con las situaciones de pobreza, evitar la estigmatización de 
aquella parte de la población que depende de las prestaciones asistenciales para 
subsistir, incrementar el grado de autonomía y libertad real de buena parte de la 
población en sus elecciones de participación en el mercado laboral y de proyectos 
de vida en general, racionalizar el sistema de prestaciones y subsidios 
condicionados del actual Estado del bienestar en la línea de una menor 
fragmentación y de una mayor coherencia, evitar los efectos perversos que el 
actual sistema tiene en la existencia de determinados casos de fraude, de 
desincentivos al empleo y de falta de cobertura y avanzar en la integración y la 
coherencia entre el sistema fiscal y el de prestaciones sociales 

www.redrentabasica.org 

Presentaré brevemente alguna duda al respecto, no a la RB universal, sino 

a posibles consecuencias que habría que estudiar a fondo, sin prisas pero 

sin pausas tampoco. La primera es muy vieja cuestión, el miedo a la 

libertad. La medida propuesta, es decir la RB universal abre ciertos 

temores referidos a la siguiente cuestión: ¿qué les pasa a los seres 

humanos cuando se enfrentan a la libertad, a la autonomía, ciertamente 

relativa, cuando se quedan sin ese principio de realidad, que consiste en 

luchar para sobrevivir? 

Otra cuestión, se refiere a la distribución de carácter individual de la 

medida. Comprendo, por un lado, que si la medida supone un derecho 

universal, subjetivo, como lo es el derecho al voto (paralelismo expuesto 

por D. Raventós) ha de ser personal, sin embargo y tal como he defendido 

en este texto, no hay yo sin tú o yo sin nosotros, tal vez habría que 

profundizar en medidas que reforzaran el carácter colectivo de la 

producción social. 

¿Por qué esta propuesta no tiene una mayor repercusión en nuestros contextos 
de trabajo? ¿Podría la RB universal ser una estrategia viable para apoyar la 
lucha contra las dependencias y exclusiones? 

 

Muchas gracias a todas las voces que me han ayudado, también a todas 
las personas que me estáis escuchando y  a quienes me han facilitado  la 

posibilidad de este diálogo. 

 

 

 

                                                                                                                                                                   
anuales para los adultos y de 2.707 para los menores mediante una reforma a fondo del 
IRPF (Antoni Domènech y Daniél Raventós, Viejo topo, 2007) 
 



34 
 

BIBLIOGRAFÍA 
 
 
 

BAJTIN, M. (1934-35). La palabra en la novela. En M. Bajtin, Teoría y estética de la 
novela (pp. 77-236). Madrid: Taurus, 1975/1991. 

BAJTÍN, MIJAÍL, (1982) Estética de la creación verbal, México, Siglo XXI 

BAJTIN, M. (1997) Hacia una filosofía del acto ético. De los borradores, Barcelona: 
Anthropos 

BAJTIN, M. (2000)  Yo también soy. Fragmentos sobre el otro, México, Editorial Taurus 
 
P.L. BERGER Y T. LUCKMANN (1968) La construcción social de la realidad. Buenos 
Aires, Amorrortu pp. 185-216.(1968) 
 
BOURDIEU, P. y WACQUANT , L. (1995)  Respuestas. Por una antropología reflexiva. Ed. 
Grijalbo. México.  

BOURDIEU, PIERRE (2002), La lección sobre la lección, Anagrama, Barcelona. 

BOURDIEU, PIERRE (2003) El oficio de científico. Ciencia de la ciencia y reflexividad, 
Anagrama, Barcelona. 

FOUCAULT, MICHEL (1993), Las palabras y las cosas. México, Siglo XXI, 1993. 

GERGEN, K.J. (1992). El yo saturado. Barcelona: Paidós Contextos  

GERGEN, K. (1994) Realidades y relaciones. Aproximación a la construcción social. Barcelona. 
Paidós. 

GOFFMAN, E. (1959) La presentación de la persona en la vida cotidiana. Buenos Aires. 
Amorrortu. 

IBÁÑEZ, T. (1990) Aproximaciones a la Psicología social. Barcelona: Sendai. 

IBÁÑEZ, JESÚS (1994). El regreso del sujeto: la investigación social de segundo orden. 
Madrid: Siglo 

IBÁÑEZ, T. (2001). Psicología Social Construccionista. Guadalajara (Méx): Universidad de 
Guadalajara. 

KISNERMAN, N. (1988) Pensar el Trabajo Social; introducción desde el Contructivismo. 
Editorial Lumen-Humánitas. Bs. As., Argentina 

LIZCANO, E. - (1996): "La construcción retórica de la imagen pública de la tecnociencia: 
impactos, invasiones y otras metáforas", Política y Sociedad, 23:137-146. 

MEAD,G.H. (1932) Espíritu, persona y sociedad. Barcelona: Paidós. 1982 

MORIN E.(1994): Introducción al Pensamiento Complejo, Editorial GEDISA, Barcelona. 



35 
 

MACHADO, ANTONIO (1988) Poesía Completas,  tomo I y Prosas Completas , tomo II. Edición 
crítica de Oreste Macrí. Espasa Calpe. Madrid 

MACHADO, ANTONIO (1987) Los Complementarios. Madrid. Cátedra 

Machado, Antonio. Los Complementarios, edición crítica por Domingo Ynduráin, Madrid, 
Taurus, 1971, p. 14R del cuaderno de Machado.  

MACHADO, ANTONIO (1936, 2006) Juan de Mairena I. Sexta Edición de Antonio Fernández 
Ferrer. Madrid. Cátedra. Letras Hispánicas. 

MELUCCI ALBERTO (2001), Vivencia y convivencia, teoría social para una era de la 
información. Editorial Trotta, Madrid  

NAVARRO Silvia (1997) Un Salto con red a la Comunidad en Revista de Servicios 
Sociales y Política Social, Nº 40. Madrid: Consejo General de Colegios Oficiales de 
Diplomados en Trabajo Social y Asistentes Sociales. 

RAVENTÓS, DANIEL (1999): El derecho a la existencia, Barcelona, Ariel. 

RAVENTÓS, DANIEL (coord.) (2001): La Renta Básica. Por una ciudadanía más libre, más 
igualitaria y más fraterna, Barcelona, Ariel.  

RORTY, R. (1995) La filosofía y el espejo de la naturaleza. Tercera edición. Traducción de 
Jesús Fernández Zulaica. Ediciones Cátedra Madrid. 
 
VON GLASERSFELD, ERNST (1988): "Introducción al constructivismo radical" en La Realidad 
inventada. Buenos Aires, Gedisa. 

WATZLAWICK, PAUL (1980), El Lenguaje del cambio. Barcelona, Herder, 1980. 

WATZLAWICK, PAUL (1990)  La Realidad Inventada. Barcelona. Ed. Gedisa 

ZAMANILLO PERAL, Teresa., Apuntes sobre el objeto en Trabajo Social Cuadernos de trabajo 
social, nº 12, 1999 pp., 13-32. Servicio de Publicaciones de la Universidad Complutense de 
Madrid  

ZAMANILLO, TERESA (2008) Trabajo Social con grupo y pedagogía ciudadana. Madrid. 
Síntesis 

ENLACES: 

www.redrentabasica.org 

www.otrarealidad.net/opinion/danielraventos-andresdefrancisco/index.php 

 


