
El “buen gusto ético”: distintos sabores para una misma ética profesional 

Dra. María Jesús Úriz Pemán 

Dpto de Trabajo Social 

Universidad Pública de Navarra 

 

Palabras clave: 

Ética profesional, intervención, principios éticos, teorías éticas, 
deontologismo,  consecuencialismo,  principialismo, ética de la compasión, 
ética del cuidado, ética de la virtud, construccionismo. 

Resumen: 

El principal objetivo de esta comunicación es ofrecer un panorama 
general de las aportaciones de diversas teorías éticas al Trabajo Social, 
haciendo especial hincapié en las aproximaciones más recientes, como la ética 
de la compasión, la ética del cuidado, la ética de la virtud y el construccionismo.  

El motivo que nos lleva a detenernos en estos planteamientos éticos es 
que todas esas perspectivas tienen en común la atención en aspectos que no 
siempre han sido reconocidos como de especial relevancia en la ética de la 
intervención social y que, sin embargo, en mi opinión, son aspectos que 
mejoran la calidad del gusto ético. Por ello nos detendremos especialmente en 
los afectos, las emociones (como la compasión), el vínculo afectivo que se crea 
en las relaciones interpersonales… En definitiva, consideraremos la 
importancia de la forma de relacionarnos con los otros o, más concretamente, 
del tipo de relación que se establece entre el profesional y los usuarios. 

Estructura y contenido: 

Vamos a dividir la comunicación en tres partes: La primera introduce la 
necesidad de la ética profesional en las intervenciones sociales, concretando la 
importancia de que trabajadoras y trabajadores sociales tengan un “buen gusto 
ético”. 

En la segunda parte repasaremos las concepciones más clásicas dentro 
de las éticas profesionales. Estas concepciones se han basado 
fundamentalmente en las definiciones de valores y principios éticos e 
históricamente han sido las más aceptadas y difundidas desde el surgimiento 
de las éticas profesionales.  

En la tercera parte de esta exposición presentaremos otras 
concepciones éticas más recientes, propias de lo que algunos han llamado “el 
discurso de la posmodernidad”. Estas teorías no son tan conocidas, pero 
introducen nuevos “sabores éticos”, es decir, nuevas perspectivas, a la 
intervención profesional. 

Finalmente, terminaremos esta comunicación con unas conclusiones 
generales y con una valoración global de los diferentes “sabores éticos” 
presentados, buscando los elementos que ayuden a los profesionales a 
mejorar la calidad ética de sus intervenciones y, por consiguiente, a poseer “un 
buen gusto ético”. 



 

1. ¿Por qué un “buen gusto ético” en los profesionales de la intervención 
social? 

 Podría decirse que el interés general por la ética, y en particular por las 
éticas profesionales, ha crecido durante los últimos años. Ello es lógico si 
pensamos, por un lado, que el ser humano tiene una inherente capacidad de 
separar lo que hace de lo que debe hacer, lo que es de lo que debe ser. Esta 
pregunta por el deber y por la buena práctica profesional se convierte en el 
origen de muchos planteamientos morales individuales y también de muchas 
éticas profesionales. 

En el ámbito del Trabajo Social nos encontramos frecuentemente con 
situaciones en las que dudamos sobre qué debemos hacer: si debemos romper 
la confidencialidad sobre algo que nos ha contado un usuario, si debemos 
respetar la decisión que en un momento dado ha tomado un usuario (aunque 
no la compartamos), si tenemos un criterio justo para distribuir equitativamente 
los escasos recursos asignados a un determinado programa de intervención… 
Vivir todas estas situaciones nos hace ser un poco más conscientes de la 
importancia de contar con una ética profesional que nos ayude a tomar 
decisiones correctas, de tener —en definitiva— un buen criterio ético. 

Pero hablar de ética no es solo hablar sobre el ser y el deber ser, sino 
que también es hablar de universalidad y particularidad, de objetividad y 
subjetividad. En nuestras mentes surgen cuestiones como: ¿cómo sé yo lo que 
debo hacer?, ¿qué principios éticos he de tener en cuenta en mis 
intervenciones?, ¿los principios éticos que define la deontología profesional son 
absolutos o tienen excepciones?, ¿los valores, principios y normas éticas 
pueden realmente ser universales o son relativos a cada contexto y a cada 
sujeto? 

Hablar de ética profesional es, por tanto, hablar de un continuo 
cuestionamiento, de una permanente reflexión sobre nuestro comportamiento 
moral. Pues bien, precisamente para intentar dar alguna respuesta a estos 
interrogantes han ido surgiendo lo que aquí hemos llamado “distintos gustos 
éticos”, distintas concepciones éticas que, aún enfatizando un aspecto u otro 
de la ética profesional, comparten una misma finalidad: la de ayudar al 
profesional (en nuestro caso a la trabajadora social) a adquirir y aplicar un 
criterio ético. Es de vital importancia que trabajadoras y trabajadores sociales 
adquieran “un buen gusto ético”, puesto que “el gusto por la ética” les hará 
adquirir una “conciencia ética” desde la que podrán, primero detectar los 
problemas éticos, y después, sabrán cómo enfrentarse a ellos.  

A lo largo de la presente comunicación me gustaría presentar 
brevemente un panorama general de diversas concepciones éticas que han 
ayudado a construir la ética profesional del Trabajo Social. Para ello 
adoptaremos un punto de vista cronológico, comenzando por los 
planteamientos más clásicos y principialistas hasta llegar a algunas 
concepciones contemporáneas. 

2. El predominio del principialismo en la ética del Trabajo Social 

 2.1. De Biestek al deontologismo profesional 



 Gran parte de las publicaciones sobre ética del Trabajo Social se han 
centrado en definir principios, valores y normas éticas indispensables en la 
intervención social. Uno de los primeros autores en definir una lista básica de 
principios éticos fue Biestek, un sacerdote católico americano quien, a finales 
de los años 50, formuló siete principios básicos que todo trabajador social 
debía tener en cuenta en sus intervenciones con los usuarios. Estos principios 
eran (Banks, 1997, 40): 

1. La individualización o reconocimiento de que las características únicas 
de cada usuario. Dicho de forma abreviada, que cada usuario es un ser 
único e irrepetible. 

2. La expresión explícita de los sentimientos: el trabajador social tiene que 
intentar facilitar que el usuario exprese libremente sus sentimientos. 

3. La implicación emocional controlada: el trabajador social ha de 
implicarse en la intervención y en las emociones de los usuarios, pero de 
una forma controlada, de tal modo que no le sobrepasen 
emocionalmente las situaciones ante las que se encuentre. 

4. La aceptación, que supone tratar a los usuarios como son, con sus 
virtudes y sus defectos. 

5. La actitud “no enjuiciadora”: el trabajador social no ha de enjuiciar al 
usuario en sí mismo, sino su conducta. 

6. La autodeterminación del usuario: implica la obligación del trabajador 
social de respetar las decisiones que tome el usuario. 

7. La confidencialidad u obligación del trabajador social de mantener 
confidencial la información relativa al usuario. 

Los principios de Biestek tuvieron gran influencia durante los años 60 y 70. 
De hecho, con posterioridad a Biestek surgieron otras listas de principios que, 
con pequeñas modificaciones, mantenían la confidencialidad, la 
autodeterminación, la individualización… como principios básicos para la 
intervención. Hoy en día, como veremos un poco más adelante, muchos de 
ellos siguen siendo considerados principios fundamentales para el Trabajo 
Social. 

Algunos de estos autores añadieron, además, el principio básico del respeto 
hacia las personas o, más concretamente, “el respeto a la persona individual 
como ser autodeterminante”. Este último principio podría resumir el listado de 
Biestek y, además, se derivaría del imperativo categórico que ya había 
formulado el filósofo Kant en el siglo XVIII: “hay que tratar a las personas como 
fines en sí mismos y no como medios para conseguir un fin”; es decir, no hay 
que instrumentalizar a las personas, no hay que utilizarlas, sino que hay que 
respetarlas y considerarlas fines en sí mismos. Esta consideración kantiana 
podría ser perfectamente el origen del respeto a la individualización y a la 
autodeterminación del usuario que postulaba Biestek. 

Otra de las ideas fundamentales de la ética kantiana es la universalidad de 
las reglas morales. Por ejemplo, si una regla moral determina que decir la 
verdad es algo bueno en sí mismo, entonces, en la práctica, eso implica que 
hay que decir la verdad siempre. Esta máxima, aplicada a la ética profesional, 
supone dejar sin sentido las “verdades a medias” entre el profesional y el 



usuario, puesto que el profesional, por muy dura que sea la verdad e 
independientemente de las consecuencias que su efecto pudiera tener en el 
usuario, tendría que decir siempre la verdad. 

El deontologismo tiene la ventaja de que, si hay una clara definición de los 
deberes profesionales, aclara las posibles dudas que éstos puedan tener. Por 
ejemplo, si hay una normativa concreta definida por una institución, el 
profesional podrá considerar que su deber es seguir dicha normativa, sin 
plantearse posibles interpretaciones o excepciones a la misma. El 
deontologismo no deja, pues, demasiado espacio a las posibles consecuencias 
de las acciones. 

2.2. El utilitarismo consecuencialista 

A diferencia del deontologismo, el utilitarismo basa su análisis ético en el 
balance de consecuencias, positivas y negativas, de cada acción. De hecho, 
una acción es correcta o incorrecta según sea el balance entre sus buenas o 
malas consecuencias. 

En la práctica profesional, el trabajador social, antes de tomar una u otra 
decisión, debería hacer un balance de las consecuencias positivas y negativas 
que supone cada una de esas acciones. Si nos paramos un momento a pensar 
en nuestras actuaciones profesionales, probablemente pensaremos que 
habitualmente, de hecho, todos solemos realizar estos balances de 
consecuencias positivas y negativas antes de actuar. El único problema es que 
no siempre está claro de qué lado se inclina la balanza, por lo que no siempre 
es tan fácil la elección de la acción más correcta éticamente. 

Otro de los pilares básicos del utilitarismo es el principio de utilidad, según 
el cual el profesional debería buscar el máximo beneficio para el mayor número 
posible de personas implicadas en la intervención. Esto supone tener en 
cuenta, no sólo al usuario directo, sino también a sus familiares y a cualquier 
otra persona que se pueda ver afectada por la decisión que tome el profesional. 
En este sentido podría decirse que el utilitarismo abre un poco más la estrecha 
relación trabajador social-usuario que analizaba el deontologismo para mirar 
también a las otras personas indirectamente afectadas por nuestra 
intervención. 

Pese a ser un planteamiento diferente en muchos aspectos del 
deontologismo, tanto el consecuencialismo como el deontologismo son 
principialistas: El deontologismo define varios principios básicos de la 
intervención social; por su parte, el principal objetivo del consecuencialismo es 
la búsqueda del bienestar, tanto del usuario directo como de las otras personas 
afectadas por la intervención, por lo que el principio ético del bienestar se 
convierte en el principal referente ético. 

2.3. Los principios éticos en los códigos deontológicos 

La posición principialista ha marcado profundamente la mayoría de las 
éticas profesionales y también, por supuesto, ha marcado el desarrollo de la 
ética del trabajo social. El principialismo se deriva de la interrelación entre la 
perspectiva deontologista y la utilitarista, llevando, en la práctica, a una 
consideración de una serie de principios éticos que tienen la pretensión de ser 
universales, pero ante los que se admiten algunas limitaciones que se derivan, 
en muchas ocasiones, del análisis de las posibles consecuencias. Por ejemplo, 



el respeto a la autonomía y a la confidencialidad del usuario es un principio 
ético fundamental, pero esa autonomía queda limitada si el usuario pretende 
dañar a una tercera persona. La trabajadora social ha de respetar la 
confidencialidad de la información que le transmite un usuario, pero está 
justificado éticamente que rompa esa confidencialidad y avise a la pareja si el 
usuario le comunica que pretende matarla. 

También la Bioética adquiere un desarrollo principialista con la formulación 
de cuatro principios éticos básicos que proponen Beauchamp & Childress en 
1979 y que han marcado la metodología de resolución de conflictos éticos de la 
Bioética. Estos principios éticos, aplicables al ámbito biomédico, son: la no-
maleficencia (obligación de no hacer daño), la justicia (trato igual, equitativo y 
apropiado), la autonomía (respeto a las decisiones que libremente toma el 
paciente) y la beneficencia (realizar una acción buscando el bienestar del 
paciente). 

El principialismo ético ha marcado la modernidad y ha continuado su 
desarrollo a través de las diversas formulaciones de los códigos deontológicos. 
A lo largo de los años 80 y 90 se sigue haciendo referencia a principios éticos 
como la autonomía, bienestar, igualdad y justicia… que debían guiar las 
intervenciones profesionales. También en los códigos deontológicos aparecen 
referencias concretas a valores, principios y normas que son de obligado 
cumplimiento para los profesionales. El código deontológico de la NASW, por 
ejemplo, comienza definiendo seis valores fundamentales con sus 
correspondientes principios éticos derivados de dichos valores. Estos valores 
son: servicio, justicia social, valor y dignidad de la persona, importancia de las 
relaciones humanas, integridad y competencia. 

También en el Código Deontológico de Trabajo Social en España, que se 
apoya en los documentos de la FITS, aparecen definidos los principios 
generales de la profesión: el valor único de cada persona, el derecho de cada 
usuario a su autorrealización, el compromiso de trabajadoras y trabajadores 
sociales con la justicia social, el derecho a la intimidad y confidencialidad de los 
usuarios… 

3. Nuevos “sabores” para las intervenciones profesionales 

Evidentemente, los principios éticos que aparecen desarrollados en los 
códigos deontológicos son de gran importancia para la intervención social; 
trabajadoras y trabajadores sociales han de conocer y aplicar todos estos 
principios éticos en las intervenciones individuales, familiares y grupales. Pero, 
¿basta con tener en cuenta estos principios éticos? ¿Hasta qué punto los 
principios éticos son válidos universalmente? ¿Basta con esta ética profesional 
tan conceptual, tan basada en derechos, responsabilidades, en la integridad 
profesional, en prescribir qué deben hacer los profesionales en términos de 
principios éticos y normas? (Banks, 2008). 

A lo largo de los últimos años del siglo XX y durante este siglo XXI estamos 
asistiendo al surgimiento de otras concepciones de la ética en general y de la 
ética profesional en particular. Se trata de concepciones que se alejan un poco 
del análisis de principios éticos y sus consecuencias y hacen más hincapié en 
otros aspectos un tanto olvidados por muchas teorías éticas: las emociones, la 
relación de cuidado, los aspectos afectivos que surgen en la relación entre 
trabajadora social y usuario… 



Tradicionalmente se ha enfatizado el papel de la razón humana como 
aquella facultad que nos lleva a conocer y definir qué es bueno y cuáles son las 
acciones éticamente correctas. Por ello, la mayoría de las concepciones éticas 
han considerado la razón como la principal guía de la ética y la imparcialidad y 
universalidad como su principal aplicación. 

Pues bien, en nuestra opinión, la razón es efectivamente una de las 
capacidades humanas fundamentales para el desarrollo ético, pero también 
hay otros aspectos fundamentales en la relación entre profesionales y usuarios 
que no hay que descuidar y que, además, contribuyen a mejorar la calidad 
ética de las intervenciones profesionales. Creemos que “el buen gusto ético” no 
tiene que ser un gusto meramente racional o principialista, sino que ha de tener 
en cuenta otros aspectos (emocionales, subjetivos, individuales..) que son 
inevitables en la relación específica entre un usuario concreto y una trabajadora 
o trabajador social concreto. Somos seres humanos racionales, pero también 
relacionales y emocionales, por lo que nuestro “buen gusto ético” debería 
llevarnos a profundizar un poco más en cómo sucede la relación profesional y 
cómo influyen otros factores como el carácter o las emociones en dicha 
relación. 

Por este motivo me gustaría presentar brevemente algunas de las más 
recientes aproximaciones éticas aplicables a todo tipo de intervenciones, pero 
especialmente a las intervenciones de esas profesiones que algunos autores 
definen como “profesiones del cuidado de otros”; entre ellas, por supuesto, 
también se encuentra el Trabajo Social. Nuestro propósito no es desvirtuar el 
principialismo, sino simplemente mostrar que no es la única forma de 
aproximarse a la ética aplicada, que no es el único “sabor” posible. 

Algunos autores (Hugman, 2005) engloban estas recientes aproximaciones 
éticas en lo que llaman “Posmodernidad”, entendiendo como tal la época en la 
que se comienza a dudar de las perspectivas universales y se mira a la 
sociedad como una red de significados que los seres humanos construyen a 
través del lenguaje. Utilizan también la metáfora de la sociedad como un “texto 
escrito” que ha de ser leído y cuyo significado no es fijo, sino que cambia según 
sean los distintos lectores del texto.  

3.1. Ética de la compasión 

Tradicionalmente, la ética ha estado basada en la razón, no en la emoción. 
De hecho, desde la filosofía griega clásica, las emociones —subjetivas y 
particulares— no eran consideradas como una base firme sobre la que pudiera 
construirse la ética. Pero hoy en día autores como Nussbaum y Tallon nos 
ofrecen otra perspectiva diferente: la de conectar la emoción y la racionalidad 
como formas complementarias de conciencia y de respuesta al mundo y que, 
además, sirven como soporte para nuestras acciones y para la reflexión ética. 
Según Nussbaum (2001,1), las emociones son respuestas inteligentes a la 
percepción del valor; las emociones nos dicen lo que es importante para 
nosotros y son parte de nuestros procesos de evaluación y respuesta. 

También Tallon (1997) reivindica el papel de las emociones cuando dice 
que éstas influyen en nuestras acciones morales y que incluso pueden servir 
como guía para los valores. Si la razón es importante para la ética, también lo 
es la afectividad. 



Una de las emociones más importantes es la compasión, que podría 
definirse como una emoción dolorosa causada por la conciencia de una 
desdicha inmerecida de otra persona (Nussbaum, 2001,301). La compasión no 
es exactamente igual a la empatía, puesto que esta última puede darse sin que 
la otra persona esté sufriendo una desdicha. La compasión, en cambio, 
requiere la evaluación de la situación de desdicha en la que se encuentra la 
otra persona, por lo que puede convertirse en una perfecta base para impulsar 
al profesional a buscar el bienestar de la persona desdichada. La compasión no 
sólo implica un compromiso emocional con esa otra persona, sino que también 
es un impulso que ayuda al profesional a actuar. 

La vergüenza, la envidia y la repugnancia son las principales emociones 
contrarias a la compasión, pero también hay otras muchas emociones que no 
favorecen precisamente la compasión, como el resentimiento, el miedo y el 
enfado (Barbalet, 2001). Todas estas emociones desempeñan un importante 
papel en las intervenciones profesionales de trabajadoras sociales, enfermeras, 
médicos, educadores… y, además, influyen en las respuestas éticas de estos 
profesionales ante los usuarios.  

La compasión nos lleva directamente a actuar y puede llevarnos incluso a 
hacer un balance entre los principios de autonomía, bienestar, no-maleficencia 
y justicia. No es que la compasión sea suficiente como fundamento de la ética 
profesional, pero sí es necesaria, puesto que desempeña un papel muy 
importante: significa que reconocemos a una persona en una situación que 
necesita una respuesta moral por nuestra parte (Gallagher, 1999). Siguiendo la 
metáfora con la que iniciábamos esta comunicación, podríamos decir que la 
compasión es un ingrediente fundamental para lograr un mejor “gusto ético” en 
las intervenciones profesionales. 

3.2. Ética del cuidado 

La ética del cuidado suele identificarse con algunas perspectivas feministas 
como la de Carol Gilligan (1982). Gilligan cuestionó en su momento la jerarquía 
de niveles morales que había propuesto Kohlberg y reivindicó situar el cuidado 
de otras personas en un nivel más alto de desarrollo moral que el que había 
propuesto Kohlberg. Y es que, para Gilligan, hay que definir la moralidad en 
términos de relaciones, de conexiones entre personas, más que en términos de 
autonomía personal o de sistemas de reglas que deben ser cumplidas. 

El “sabor” (volviendo a nuestra metáfora inicial) de la ética del cuidado es el 
sabor de la relación, el sabor de la persona que en ese momento no está 
pensando en principios éticos abstractos, sino de la persona que siente y que 
actúa cuidando a los otros, que actúa siendo receptiva y estando atenta hacia 
las necesidades y debilidades de los usuarios. 

A partir del planteamiento de Gilligan y otras feministas, se suele presentar 
a la ética del cuidado como opuesta a la ética de la justicia: la ética del cuidado 
es más relacional, se centra en la relación que se crea entre el profesional y la 
persona a la que se cuida, mientras que la ética de la justicia se presenta como 
un marco amplio de referencias morales basadas en principios éticos 
acordados. En mi opinión, la justicia y el cuidado no tienen por qué ser 
opuestas. El acuerdo sobre unos principios éticos mínimos es muy importante 
para las éticas profesionales, pero también coincido con el planteamiento de la 
ética del cuidado cuando apuntan que los deberes, principios y virtudes 



adquieren todo su significado dentro de la relación del cuidado del otro. Los 
deberes y principios pueden ser formas muy plausibles de explicar lo que es 
bueno o correcto, pero esto es así dentro del contexto del cuidado, de las 
relaciones que establecemos, puesto que es en esta relación del cuidado del 
otro donde lo bueno o lo correcto adquieren un significado (Noddings, 1984). 

El “gusto ético” de la ética del cuidado coincide en algunos aspectos con la 
ética de la compasión. Ambas enfatizan la importancia de las relaciones entre 
profesionales y usuarios, pero la ética del cuidado pone más énfasis en las 
relaciones en general, mientras que la ética de la compasión enfatiza las 
respuestas emocionales de las personas. En mi opinión, ambas, el cuidado y la 
compasión, son necesarias (aunque no suficientes) para adquirir un “buen 
gusto ético” y para un buen desarrollo de la ética profesional. 

3.3. Posmodernidad y ética de la virtud 

Algunas concepciones posmodernas retoman la discusión sobre la 
objetividad o la subjetividad dentro de la ética: ¿es posible realmente definir 
valores comunes a una profesión?, ¿hay un acuerdo objetivo sobre quién es 
realmente “una buena trabajadora social” o “una buena enfermera”?, ¿la ética 
es en realidad una cuestión relativa a los propios valores de cada persona? 
Estas teorías posmodernas ponen en entredicho la objetividad de la ética y de 
la vida social en general: si la sociedad tiene que ser leída como si fuera un 
texto escrito, entonces su significado no es fijo, sino que depende de las 
diferencias entre los lectores del texto. Dicho con la metáfora con la que 
comenzamos esta exposición, podríamos preguntarnos si la ética es una 
cuestión de gustos o si cada uno elige un tipo de intervención profesional 
según su propio (y subjetivo) gusto. 

Si la pretensión de cierta objetividad fuera imposible de lograr, no tendría 
mucho sentido tratar de definir valores fundamentales para una profesión o 
principios éticos aplicables a las intervenciones sociales. En mi opinión, hay 
cierta objetividad en la ética, aunque dicha objetividad no elimine directamente 
las concepciones subjetivas de cada individuo o de cada profesional. Si no 
fuera posible lograr cierta objetividad, no sólo no tendría sentido hablar de 
éticas profesionales, sino que podríamos dudar del sentido de la propia ética 
como disciplina. 

Algunos autores posmodernos —como Bauman, por ejemplo— para 
explicar la práctica ética se inclinan más por un cierto “impulso moral” de los 
profesionales, que por la importancia de los códigos formales. Para Bauman 
(1993) la posmodernidad significa precisamente incertidumbre sobre el 
conocimiento y sobre los valores, por lo que cada sujeto deberá intentar 
entender el modo como se relaciona con los demás y vivir con la 
responsabilidad de sus específicas relaciones con los demás. 

Otros pensadores posmodernos tampoco comparten la idea de que existan 
valores o deberes universales basados en una racionalidad abstracta, pero, 
pese a ello, sí que intentan definir “lo bueno” o “lo correcto”. Para hacerlo 
recuperan el concepto de “virtud” como característica del carácter y separan el 
carácter de la persona que está tomando una decisión moral de la acción 
misma. Aunque hay muchos autores que defienden la ética de la virtud, quizá 
el más conocido es MacIntyre. 



A diferencia de las posiciones principialistas, la ética de la virtud especifica 
lo que es moral en relación con factores internos como el carácter o los motivos 
de la persona que actúa (Banks, 2004, 85). Se trata, por tanto, de recuperar la 
importancia de la persona que actúa, de los motivos que le llevan a actuar, 
frente a la definición más genérica de una acción como correcta o incorrecta. 

Pellegrino & Thomasma (1993) destacan ocho virtudes en la profesión 
médica pero que también pueden ser aplicables al Trabajo Social: fidelidad, 
compasión, prudencia, justicia, fortaleza (o valor), sobriedad, integridad y 
modestia. De entre ellas destaca especialmente la prudencia, puesto que es la 
que posibilita situar a las demás en sus contextos adecuados. Desde el Trabajo 
Social la prudencia resulta muy útil; por ejemplo, en intervenciones con 
minorías étnicas la prudencia nos puede guiar a la hora de articular aspectos 
de la autonomía del individuo —incluyendo también aspectos culturales— con 
la beneficencia o la no-maleficencia (Hugman, 2005, 113). 

La fortaleza (o valor) se demuestra, por ejemplo, en las intervenciones con 
personas con VIH o con grupos que tienen necesidades básicas sin cubrir y no 
se dispone de recursos suficientes. También puede demostrarse en situaciones 
más cotidianas, como denunciando de algún modo lo que no funciona bien en 
la institución en la que estamos trabajando. 

La fidelidad e integridad podrían demostrarse, por ejemplo, diciendo la 
verdad al usuario e informándole de la posibilidad de denunciarle si nos cuenta 
algo que es ilegal o puede dañar a otras terceras personas. 

Me gustaría terminar este breve análisis de la ética de la virtud haciendo un 
pequeño balance de los aspectos que considero más positivos. El “gusto ético” 
podría resumirse aquí como el gusto por comportarse de acuerdo con 
determinadas virtudes, entre las que destaca especialmente la prudencia, que 
ha de guiar todas las intervenciones. Es de destacar, además, que todas estas 
virtudes también tienen relación con el fomento de la participación de los 
usuarios de la que hablan muchos autores hoy en día, así como con el 
empowerment, con el llamado empoderamiento o potenciación de las 
capacidades y potenciales de los usuarios. 

3.3. El construccionismo 

El Construccionismo surge en los años 80 con el Posmodernismo, la crisis 
de otros paradigmas y las discusiones sobre la supuesta “objetividad” de la 
ciencia. El término “construcción” proviene de la sociología de Berger y 
Luckmann (1966), quienes señalan que el conocimiento y los valores son 
construidos a través de los procesos sociales. Aunque lo que conocemos y 
evaluamos proviene de nuestra subjetividad, se convierte en objetivo cuando 
es compartido y experimentado como algo externo por cualquier individuo. 

Aplicado al Trabajo Social, el Construccionismo supone una práctica 
interpretativa, un diálogo con el usuario para averiguar cómo éste percibe “su” 
realidad que —para él— es “la” realidad. Desde el Construccionismo 
planteamos una intervención como una acción que, desde dentro del nudo de 
relaciones que han construido las situaciones problemas, investiga 
deconstruyéndolas con los sujetos involucrados para así construir—desde el 
sistema de significados que comparten— el objeto y transformar, re-



construyendo una situación nueva, superadora de lo anterior (Kisnerman, 1998, 
229).  

La línea clave que plantea el Construccionismo es “deconstruir-construir-
reconstruir”: primero hay que deconstruir para ver cómo se ha ido formando un 
problema (cómo se ha formado una situación violenta entre varias personas, 
por ejemplo), luego hay que entender qué significados están construyendo los 
protagonistas de la intervención, hay que articular lo que ha surgido a través de 
las narrativas de los sujetos y hay que comprender cómo están percibiendo y 
sintiendo ellos mismos la situación. A partir de ahí se podrá ayudar a los 
protagonistas de la intervención a re-construir una situación nueva. 

La deconstrucción es el primer paso de la intervención. Es el momento en el 
que las personas relatan qué han vivido y cómo lo han vivido. La actitud del 
trabajador o trabajadora social ha de ser la de la comprensión y escucha activa. 
En ocasiones, el profesional tendrá que deconstruir algunas resistencias de los 
usuarios para intentar construir otro tipo de narrativa diferente. En cualquier 
caso, el usuario tiene que desempeñar un papel activo, puesto que son los 
usuarios quienes externalizan los problemas y quienes también pueden crear 
perspectivas nuevas para cambiar una situación concreta.  

Aplicado a la ética profesional, el Construccionismo implica comprender los 
problemas desde la perspectiva de los usuarios, saber qué es bueno o correcto 
para ellos en cada situación, así como conseguir su participación activa. Esto 
no necesariamente conduce a un relativismo total. Por ejemplo, podríamos 
pensar que el maltrato infantil es condenable en todas partes y situaciones. Sin 
embargo, las reacciones entre varias culturas o comunidades ante esa misma 
situación pueden ser distintas. Por ejemplo, para la comunidad musulmana 
puede ser correcto que la persona que intervenga para acabar con esa 
situación sea un Imán u otra persona que tenga cierta autoridad dentro de esa 
comunidad, mientras que para nosotros la obligación de denunciar un maltrato 
infantil es simplemente una obligación moral e incluso legal. 

4. Conclusiones y reflexión final 

A lo largo de la presente comunicación hemos presentado dos grandes 
tipos de concepciones o “gustos” sobre la ética profesional y, más 
concretamente, sobre la ética del Trabajo Social: la más clásica o principialista 
y la más “posmoderna”.  

El “gusto principialista” es un “gusto” basado en principios éticos definidos y 
acordados de la forma más universal posible. El reflejo más inmediato de este 
planteamiento son los códigos deontológicos profesionales en los que, 
mediante valores, principios y normas concretas, se definen los principales 
deberes profesionales. Es indudable la importancia de que los profesionales 
actúen aplicando esos principios básicos de respeto a las decisiones 
autónomas de los usuarios, de confidencialidad, de búsqueda del bienestar de 
los usuarios… En mi opinión, es necesario definir unos valores y principios 
éticos básicos para cada profesión, pero también hay que reconocer que éstos 
son una condición necesaria, pero no suficiente, para una buena calidad ética 
de la intervención. 

Como decía al comienzo de esta comunicación, la ética separa el “ser” del 
“deber ser”, aplica la racionalidad humana al planteamiento de los deberes 



profesionales e intenta lograr un acuerdo sobre unos valores y principios 
mínimos que sean lo más universales posibles. Éste, sin duda, es un aspecto 
muy valioso de la ética al que debemos el gran desarrollo de muchas éticas 
profesionales y de muchos códigos deontológicos. 

Pero quizá no baste sólo con el principialismo para conseguir “el mejor 
gusto ético”. Los “nuevos sabores” de la posmodernidad apuntan hacia otros 
aspectos de la ética profesional en los que no se había profundizado tanto: el 
carácter de las personas, las emociones, la prudencia de los profesionales, la 
construcción social de valores y significados… Apuntan, en definitiva, a 
profundizar un poco más en las interacciones entre las personas, en los 
significados (no sólo cognitivos, sino también afectivos) que se construyen en 
la relación entre usuarios y profesionales. 

El ser humano no es pura racionalidad, sino que también es emoción, 
afecto. Cuando un usuario interactúa con un profesional, éste no sólo aplica 
racionalmente unos principios éticos básicos, sino que también se produce una 
reacción emocional por ambas partes. En intervenciones profesionales como 
las que se realizan desde el Trabajo Social estas reacciones emocionales 
pueden ser aún más fuertes; por ello, es importante que la trabajadora social 
adquiera un “gusto ético” que le haga, no sólo aplicar racionalmente principios 
éticos, sino saber ponerse en el lugar del otro, cuidar al otro, compadecerse del 
otro o, simplemente, construir significados comunes con el otro. Creo que si 
adquirimos este “buen gusto ético” mejorarán, sin duda, nuestras 
intervenciones profesionales. 

 

5. Bibliografía 

Banks, S. (1997) Ética y valores del Trabajo Social, Barcelona: Paidós. 

Banks, S. (2004) Ethics, Accountability and the Social Professions, 
Hampshire: Palgrave Macmillan. 

Banks, S. (2008) “Critical Commentary: Social Work Ethics”, British Journal 
of Social Work, 38, 1238-1249. 

Barbalet, J. (2001) Emotion, Social Theory and Social Structure: a 
Macrosociological Approach, Cambridge: Cambridge University Press. 

Bauman, Z. (1993) Postmodern Ethics, Oxford: Basil Blackwell. 

Beauchamp, T. L. & Childress, J. F. (1999) Principios de ética biomédica, 
Barcelona: Masson. 

Berger, P. & Luckmann, T. (1966) The Social Construction of Reality, 
London: Penguin. 

Gallagher, S. M. (1999) “The Ethics of Compassion”, Ostomy Wound 
Management, 45, 6, 14-16. 

Gilligan, C. (1982) In a Different Voice, Cambridge, MA: Harvard University 
Press. 

Hugman, R. (2005) New Approaches in Ethics for the Caring Professions, 
New York: Palgrave Macmillan. 



Kisnerman, N. (1998) Pensar el Trabajo Social. Una introducción desde el 
construccionismo, Buenos Aires: Lumen-Humanitas. 

Noddings, N. (1984) Caring: a Feminine Approach to Ethics and Moral 
Education. Berkeley, CA: University of California Press. 

Nussbaum, M (1996) “Compasión: the Basic Social Emotion”, Social 
Philosophy and Policy, 13, 1, 27-58. 

Nussbaum, M (2001) Upheavals of Thought: the Intelligence of Emotions, 
New York: Cambridge University Press. 

Pellegrino, E. D. & Thomasma, D. C. (1993) The Virtues in Medical Practice, 
New York: Oxford University Press. 

Tallon, A. (1997) Head and Heart: Affection, Cognition, Volition as Triune 
Consciousness, New York: Fordham University Press. 

 

 


